

أَهْلُ الْصَّفَرِ  
وَالْحَوَافِ

لشِيخِ الإِسْلَامِ ابْنِ تَمِيمَةَ

دِرَاسَةٌ وَتَحْقِيقٌ  
مُجَدِّدٍ فَتْحِي لِسَيِّدِ

دَارُ الصَّدَاقَةِ لِلتِّرَاقَاتِ

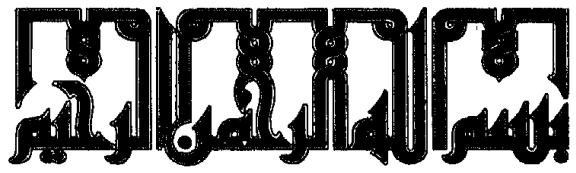
كتاب قد حوى درا بعين الحسن ملحوظة  
لهذا قلت تنبيها  
حقوق الطبع محفوظة  
للناشر

كافه حقوق الطبع محفوظة  
الطبعة الأولى  
١٤١٠ - ١٩٩٠ م

دار الصحابة للتراث بطنطا  
لنشر وتحقيق والتوزيع  
شارع المطيرية - أمام محطة بنزين التهاون  
ت: ٢٣١٥٨٧ - ص. ب: ٤٧٧

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إن شئت أن تحظى بمحنة ربنا  
وتفوز بالفضل الكبير الخالد  
فانهض لفعل الخير واطرق بابه  
تجد الإعانة من إله ماجد  
واعكف على هذا الكتاب فإنه  
جمع الفضائل جمع فذ ناقد  
فيما يقرب من رضاء الواحد  
يهدى إليك كلام أفضل مرسل  
فأدم قراءته بقلب خالص  
وادع لكتابه وكل مساعد



بسم الله الرحمن الرحيم

## تقديم

الحمد لله ...

نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونعود بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات  
أعمالنا ..

من يهدى الله فلا مضل له ، ومن يضل فلا هادى له .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمداً عبده  
ورسوله .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تَقَاتِهِ ، وَلَا تَمْوِنُ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾<sup>(\*)</sup> .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ، وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً ، وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ ، إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾<sup>(\*\*)</sup> .

(\*) سورة آل عمران : ١٠٢ .

(\*\*) سورة النساء : ١ .

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ، يَصْلَحُ لَكُمْ أَعْمَالُكُمْ ، وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذَنُوبَكُمْ ، وَمَنْ يَطِعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾<sup>(\*\*\*\*)</sup> .

---

٧١ - ٧٠ ) سورة الأحزاب :

## ( أصل الكتاب )

هذا الكتاب في أصله رسالة من رسائل الإمام ابن تيمية التي دمجت في « مجموعة الفتاوى الكبرى » ، (٣٧) مجلداً .

ونظراً لأهمية الموضوع ، وتعذر شراء كل قارئ لهذه المجموعة ، أخرجنا هذه الرسالة التي تحتل الصفحات من (٣٧) إلى (٨١) من المجلد العاشر ، ولقد حاولت خدمة هذه الرسالة بتحقيقها ، وإيضاح ما قد يصعب فيها ، ويعلم الله عز وجل كما بذلت من طاقة في تحري الصواب ، ولكن الكمال لله وحده ، فإن الله عز وجل ألي أن يكون الكمال إلا لكتابه ، فمن وجد خيراً في عمل فهذا من فضل الله على ، فلا يحرمني الدعاء بالتوفيق ، وإن كانت الأخرى فليستغفر لي ، وحسبي أن الله يعلم ما في الصدور ، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

## ( ترجمة المؤلف )

### ١ - نسبة ونشأته :

هو شيخ الإسلام ، الإمام المجتهد ، تقى الدين ، أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن تيمية الحراني .

ولد بحران فيعاشر ربيع الأول سنة ٦٦١ هـ، ثم ارتحل والده به ، وبأخويه إلى دمشق فيمن هاجر إليها من المسلمين فراراً من التتار ، الذين أغروا على بلاد الإسلام في ذلك العهد ، وأظهروا في الأرض الفساد .

فذهب - رحمه الله - إلى دمشق ، وتلقى العلم على مشايخها ، واعتنى بالحديث ، فسمع المسند مرات عديدة ، والكتب الستة ، ومعجم الطبراني الكبير ، وما لا يحصى من كتب السلف الصالح في شتى مناحي العلم ، ثم أقبل على التفسير إقبالاً كلياً حتى سبق فيه ، وأحكم أصول الفقه ، كل ذلك ، وهو ابن بضع عشرة سنة ، فانهير علماء عصره من فرط ذكائه ، وسيلان ذهنه ، وقوة حافظته .

وكان يحضر إلى المحافل العلمية ، فيناظر ، ويناقش ، وأفتى وله أقل من تسعة عشرة سنة ، وتوفى والده ، وعمره إحدى وعشرون سنة ، فقام مكانه بتفسير القرآن أيام الجمع في المسجد الجامع .

وهنا يحق لنا أن نقول : إنه لا عجب ، ولا غرو في نبوغه – رحمه الله – فقد وهبه الله كل عوامل النبوغ ومؤهلاته : وراثة طيبة عميقية الجذور العلمية ، وقوة عقلية ، وذهنية بلغت حد الإعجاب .

ثم اتجه بعد ذلك إلى الحديث روایة وحفظاً ، فرواه عن أعلامه ، وكبار شيوخه في وقته كابن أبي اليسر ، ومحمد الدين بن عساكر ، وفخر الدين بن البخاري وغيرهم .

ومع الحفظ والرواية كان دؤباً على الدروس العلمية ، والبحث في مختلف العلوم ، وقلما يزاول علمًا من العلوم ، إلا ويفتح الله عليه فيه .  
وكان يكتب في كل يوم وليلة في فقه ، أو أصوله ، أو تفسير ، أو في الرد على الفلاسفة وأهل النحل والملل ، نحوًا من أربع كراسات .

## ٢ - صفاته الشخصية والعلمية :

كان يمتاز – رحمه الله – بالشجاعة والجلد في النصح لله ، وللأمة ، وكان يدعو إلى ما كان عليه سلفنا الصالح ، فأظهر الأمرا بالمعروف ، والنهى عن المنكر في كل مكان ، كان يذهب إليه . وامتاز – رحمه الله – بقوه الحافظة ، فكاد أن يستوعب السنن والأثار حفظاً ، إن تكلم في التفسير فهو صاحب علمه ، وإن أفتى في الفقه فهو مدرك غايته ، أو في الحديث فهو حامل رايته .

ومن صفاته – رحمه الله – كان على الهمة ، عزيز النفس ، لا يذل ، ولا يمارى ، وكان صريحةً إلى أبعد حدود الصراحة في رأيه ، ومناظراته ، ومؤلفاته .

فمن مواقفه الجريئة التي حفظها لنا التاريخ ما يلى :

١ - لما زحف التتار إلى الشام ، وتسامع الناس بأنهم سيقصدون مصر بعد ذلك ، امتلأت قلوبهم بالرعب ، واتفق أعيان الشام مع شيخ الإسلام ابن تيمية على لقاء ملكهم قازان ، فذهبوا إليه ، وتكلم معه ابن تيمية كلاماً شديداً ، وكانت الغايةأخذ الأمان لأهل دمشق ، ثم إيقاف الزحف ، فجلس الشيخ أمام قازان الذي طلب الدعاء منه ، فرفع يديه ، ودعاه دعاء منصفاً ، أكثر عليه ، وقازان يؤمن على دعائه .

وهذا الموقف يوضح بجلاءٍ ما كان لديه من شجاعة ، وتوكل وثقة في الله تعالى ، في الوقت الذي هرب فيه الكثير من النساء ، والعلماء ، بل فرّ أغلب أهل الشام خوفاً من بطش التتار وجبروتهم .

وهكذا يعلمنا الإمام رحمة الله أن المؤمن الصادق في دعوته إلى الله يقف في المحن والشدائد صابراً ، لا يخضع ، ولا يلين ، لأى ظالماً كان من كان .

٢ - وشكراً رجل من الناس إلى ابن تيمية من ظلم نزل به من أميره ، وكان هذا الأمير فيه جبروت وبغلة ، فدخل عليه الشيخ غير هياب ، ولا وجل ، فقال الأمير : أنا كنت أريد أن أجبيء إليك لأنك عالم زاهد ، يعني بهذا الاستهزاء من الشيخ .

فقال الشيخ : موسى كان خيراً مني ؟ وفرعون كان شراً منك ، وكان موسى يجيء إلى باب فرعون كل يوم ثلاث مرات ، ويعرض عليه الإيمان .

٣ - يذكر ابن كثير في حوادث سنة ٦٩٩ هـ أنه في السابع عشر من رجب دار الشيخ ابن تيمية - رحمة الله - وأصحابه على الخمارات

والحانات ، فكسروا أوانى الخمور وأراقوها وعزّروا الناس الذين اخندوا تلك الأماكن للفحش ، ففرح الناس بذلك .

### ثالثا : شيوخه وتلاميذه :

حکى البرزالي أن شيوخوه أكثر من مائة شيخ ، وهذا القول يوضح لنا كيف كانت همة الشيخ في السماع كبيرة .

وفي خبر آخر يروى أنه قد بلغ عدد من سمع منهم أكثر من مائتى عالم .  
فسمع في دمشق ابن عبد الدائم ، وابن أبي اليسر ، والمجد بن عساكر ،  
ويحيى بن الصيرفي ، والشيخ شمس الدين بن أبي عمر ، وغيرهم .

وقد أخذ الفقه والأصول عن والده ، والشيخ زين الدين بن المنجا ،  
وقرأ العربية على ابن عبد القوى ، وسمع الحديث عن شمس الدين عطاء  
الحنفى ، وابن علان ، والكمال عبد الرحيم ، وابن شيبان ، وغيرهم  
من شيوخ الحديث حديث عنه خلق كبير منهم : الذهبي ، والبرزالي ،  
وأبو الفتح بن سيد الناس ، ويكتفيه فخرًا ، أن من تلاميذه ابن قيم الجوزية  
الذى أضاف للمكتبة الإسلامية العامرة ، عشرات المؤلفات النافعة الطيبة .

### رابعاً : ثناء العلماء عليه :

قال الشيخ عماد الدين الواسطي :

« فوالله لم ير تحت أديم السماء مثل ابن تيمية علمًا وعملًا ، وحالاً  
ونحلقاً ، وحلمًا وقياماً في حق الله تعالى عند اتهاك حرماته ، أصدق الناس  
عقدًا ، وأصحهم علمًا ، وحزماً ، وأعلاهم في انتصار الحق ، وقيامه همة ،

وأسخاهم كفأً ، وأكملهم اتباعاً للنبي ﷺ .

وقال الحافظ الذهبي صاحب المصنفات الذائعة :

« شيخنا ، وشيخ الإسلام ، وفريد العصر علمًا ومعرفة ، وشجاعة ، وذكاء ، ونصحاً للأمة ، وأمراً بالمعروف ، ونهياً عن المنكر ، ومحاسنه كثيرة ، وهو أكبر من أن يُبيّه على سيرته مثلٍ ، فلو حلفت بين الركن والمقام لحلفت أني ما رأيت بعينيه مثله ، وأنه ما رأى مثل نفسه » .

وقال ابن الزملکانی إمام الشافعية في عصره :

ما ذا يقول الواصفون له وصفاته جلت عن الحصر  
هو حجة الله باهرة هو بينما أعجوبة الدهر  
هو آية للخلق ظاهرة أنوارها أربت على الفجر  
وقد أجمع مؤرخوا ابن تيمية على أنه كان في عصره أمة وحده ، قد  
توافرت لديه شروط الاجتہاد ، وبلغ رتبة الإمامة ، في كل فن مارسه ،  
فكان في العلوم إماماً مُتبَعاً ، سلفي العقيدة والنهج .

خامساً : مؤلفاته :

قال الإمام الذهبي : كان بحور العلم ، أثني عشر المواقف والمخالف ،  
وسارت بتصانيفه الركبان ، لعلها ثلاثة مجلد .

وقال ابن العماد الحنبلي صاحب شدرات الذهب : إن تصانيفه تبلغ  
خمسين مجلدة .

وهذا يبين لنا مدى سعة التراث العلمي الذي تركه لنا شيخ الإسلام ابن تيمية ، وفي هذه الأيام - القرن العشرين - جمع أحد العلماء فتاوى ابن تيمية ، فوصلت إلى سبعة وثلاثين مجلد كبير ، تسمى « مجموعة فتاوى ابن تيمية » .

ومن مؤلفاته الذاكورة المطبوعة ، نختار بعضها ، فنذكر منها :

- ١ - اقتضاء الصراط المستقيم .
- ٢ - رفع الملام عن الأئمة الأعلام .
- ٣ - التوسل والوسيلة .
- ٤ - الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح .
- ٥ - السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية .
- ٦ - الفرقان بين أولياء الرحمن ، وأولياء الشيطان .
- ٧ - العقيدة الواسطية .
- ٨ - الفرقان بين الحق والباطل .

سادساً : وفاته :

ابتل رحمه الله في آخر عهده فاعتقل في قلعة دمشق من شعبان سنة ٧٢٦ هـ إلى ذى القعدة سنة ٧٢٨ ، ثم مرض بضعة وعشرين ، ولم يعلم أكثر الناس بمرضه ، ولم يفجأهم إلا موته ، وكان مشهد تشيعه إلى المقر الأخير أمراً عظيماً ، فقد تزاحم الناس على جنازته ، وعلت الأصوات بالبكاء ، والدعاء له ، ويدرك ابن كثير ، فيما قال في وصف جنازته وكثرة مشيعها ، أنه لم يتخلل عن الحضور إلا من لم يستطع إلى

ذلك سبيلا ، وحضرت نساء كثيرات بحيث حزن بخمسة آلاف غير اللائي  
كن على الأسطح وغيرهن ، وأما الرجال فحزروا بستين ألفا ، إلى مائة  
ألف ، إلى أكثر من ذلك ، إلى مائتي ألف .

يقول الشيخ زين الدين عمر بن الودري :

عش في عرضه سلط لهم من نثر جوهره التقاط  
تقى الدين أحمد خير حبر خروق المعضلات به تخاط  
توفي وهو محبوس فريد وليس له إلى الدنيا انبساط  
ولو حضروا حين قضى لألفوا ملائكة النعيم به أحاطوا  
فتى في علمه أضحى فريداً وحل المشكلات به يناظر

ورثاه ابن فضل الله العمرى بقصيدة طويلة ، فمنها :

مثل ابن تيمية في السجن معتقل  
والسجن كالغمد ، وهو الصارم الذكر

مثل ابن تيمية تذرى خمائله  
وليس يلقط من أفاناته الزهر  
مثل ابن تيمية شمس تغيب سدى  
وما ترق بها الآصال والبكر  
مثل ابن تيمية يمضى وما عقبت  
بسكه العاطر الأردان والطرز

رحم الله شيخ الإسلام بن تيمية ، وأسكنه في جنة الخلد ، مع الذين  
أنعم الله عليهم ، من النبيين والصديقين ، والشهداء ، والصالحين ، وحسن  
أولئك رفيقا .

والحمد لله الذي بنعمته تم الصالحات .

ونسأله العون والتوفيق والسداد في كل حال .

## سئل شيخ الإسلام

وقدوة الأنام ومفتى الفرق وناصر السنة : تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية - رضي الله عنه - عن « أهل الصفة » كم كانوا ؟ وهل كانوا بمكة أو بالمدينة ؟ وأين موضعهم الذي كانوا يقيمون فيه ؟ وهل كانوا مقيمين بأجمعهم لا يخرجون إلا خروج حاجة ؟ أو كان منهم من يقعد بالصفة ؟ ومنهم من يتسبب في القوت ؟ وما كان تسببهم . هل يعملون بأبدانهم ، أم يشحدون بالزنبيل ؟ وفي من يعتقد أن « أهل الصفة » قاتلوا المؤمنين مع المشركين ؟ وفي من يعتقد أن « أهل الصفة » أفضل من أى بكر وعمر وعثمان وعلى رضي الله عنهم ؟ ومن الستة الباقيين من العشرة ؟ ومن جميع الصحابة ؟ وهل كان فيهم أحد من العشرة ؟ وهل كان في ذلك الزمان أحد ينذر لأهل الصفة ؟ وهل تواجهوا على دف أو شابة ؟ أو كان لهم حاد ينشد الأشعار ويتحركون عليها بالتصدية ويتواجدون ؟

وعن هذه الآية وهي قوله تعالى : ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبِّهِمْ بِالْغَدَاءِ وَالْعَشَى﴾<sup>(١)</sup> هل هي مخصوصة بأهل الصفة ؟ أم هي عامة ؟ وهل الحديث الذي يرويه كثير من العامة ويقولون : إن رسول الله ﷺ

. (١) سورة الكهف : ٢٨ .

قال : « ما من جماعة يجتمعون إلا وفيهم ولي الله : لا الناس يعرفونه ولا الولي يعرف إنه ولي » [ صحيح ] ؟ وهل تخفي حالة الأولياء أو طريقتهم على أهل العلم أو غيرهم ؟ ولماذا سمي الولي ولياً ؛ وما المراد بالولي ؟

وما الفقراء الذين يسبقون الأغنياء إلى الجنة ؟ وما الفقراء الذين أوصى بهم في كلامه . وذكرهم سيد خلقه ، وخاتم الأنبياء ورسله محمد ﷺ في سنته . هل هم الذين لا يملكون كفاياتهم أهل الفاقة وال الحاجة أم لا ؟

فأجاب : شيخ الإسلام : تقي الدين أبو العباس أحمد بن تيمية - رضي الله عنه - بقلمه ما صورته :

الحمد لله رب العالمين .

( نسبة أهل الصفة )

أما « الصفة » التي ينسب إليها أهل الصفة من أصحاب النبي ﷺ فكانت في مؤخر مسجد النبي ﷺ في شمالي المسجد بالمدينة النبوية . كان يأوي إليها من فقراء المسلمين من ليس له أهل ولا مكان يأوي إليه ؛ وذلك أن الله سبحانه وتعالى أمر نبيه ﷺ والمؤمنين أن يهاجروا إلى المدينة النبوية ، حين آمن من آمن من أكابر أهل المدينة من الأوس والخزرج ، وبايدهم بيعة العقبة عند منى ، وصار للمؤمنين دار عز ومنعة ، جعل المؤمنون من أهل مكة وغيرهم يهاجرون إلى المدينة ، وكان المؤمنون السابقون بها صنفين : المهاجرين الذين هاجروا إليها

من بلادهم ، والأنصار الذين هم أهل المدينة وكان من لم يهاجر من الأعراب وغيرهم من المسلمين لهم حكم آخر ، وآخرون كانوا مجموعين من الهجرة لمنع أكابرهم لهم بالقييد والحبس ، وآخرون كانوا مقيمين بين ظهراني الكفار المستظهرين عليهم .

فكل هذه « الأصناف » مذكورة في القرآن ، وحكمهم باق إلى يوم القيمة في أشباههم ونظائرهم ، قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهُدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ . وَالَّذِينَ آتُوا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أُولَيَاءُ بَعْضٍ ، وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَهَاجِرُوا مَا لَكُمْ مِنْ وَلَيْتُمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّىٰ يَهَاجِرُوا ، وَإِنْ اسْتَصْرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلَّا عَلَىٰ قَوْمٍ يَبْيَنُونَ مِيثَاقَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ، وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أُولَيَاءُ بَعْضٍ إِلَّا تَفْعَلُوا تَكُنْ فَسَادٌ فِي الْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ ، وَالَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهُدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، وَالَّذِينَ آتُوا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾<sup>(٢)</sup> فهذا في السابقين .

ثم ذكر من اتبعهم إلى يوم القيمة فقال : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْ بَعْدِ وَهَاجَرُوا وَجَاهُدُوا مَعَكُمْ فَأُولَئِكَ مِنْكُمْ ، وَأُولَئِكَ الْأَرْحَامُ بَعْضُهُمْ أُولَىٰ بِعْضٍ فِي كِتَابِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾<sup>(٣)</sup> وقال الله تعالى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ أُولَوْنَ مِنَ الْمَهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارُ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ﴾<sup>(٤)</sup> الآية .

(٢) سورة الأنفال : ٧٢ - ٧٤ .

(٣) سورة الأنفال : ٧٥ .

(٤) سورة التوبة : ١٠٠ .

وذكر في السورة الأعراب المؤمنين ، وذكر المنافقين من أهل المدينة ومن حوالها ، وقال سبحانه وتعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَالِبِي أَنفُسِهِمْ قَالُوا : فَيْمَا كُنْتُمْ قَالُوا : كُنَّا مُسْتَضْعِفِينَ فِي الْأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتَهاجِرُوا فِيهَا ، فَأَوْلَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ، إِلَّا الْمُسْتَضْعِفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوَلْدَانِ لَا يُسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْدُونَ سَبِيلًا ، فَأَوْلَئِكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَغْفِرَ عَنْهُمْ ، وَكَانَ اللَّهُ عَفْوًا غَفُورًا ﴾<sup>(٥)</sup> .

فلما كان المؤمنون يهاجرون إلى المدينة النبوية كان فيهم من ينزل على الأنصار بأهله ، أو بغير أهله ؛ لأن المبايعة كانت على أن يؤوووهم ويواسووهم ، وكان في بعض الأوقات إذا قدم المهاجر اقترب الأنصار على من ينزل عنده منهم ، وكان النبي ﷺ قد حالف بين المهاجرين والأنصار ، وأخى بينهم ، ثم صار المهاجرون يكثرون بعد ذلك شيئاً بعد شيء ؛ فإن الإسلام صار ينتشر والناس يدخلون فيه .

والنبي ﷺ يغزو الكفار تارة بنفسه ، وتارة بسرayah فيسلم خلق تارة ظاهراً وباطناً ، وتارة ظاهراً فقط ، ويكثر المهاجرون إلى المدينة من الفقراء والأغنياء ، والأهلين والعزاب ، فكان من لم يتيسر له مكان يأوي إليه ، يأوي إلى تلك الصفة التي في المسجد ، ولم يكن جميع أهل الصفة يجتمعون في وقت واحد ، بل منهم من يتأهل ، أو ينتقل إلى مكان آخر يتيسر له . ويجيء ناس بعد ناس ، فكانوا تارة يقلون ، وتارة يكثرون ، فتارة يكونون عشرة أو أقل ، وتارة يكونون عشرين وثلاثين وأكثر ، وتارة يكونون ستين وسبعين .

---

(٥) سورة النساء : ٩٧ - ٩٩ .

## ( جملة عدد أهل الصفة )

وأما جملة من أوى إلى الصفة مع تفرقهم ، فقد قيل : كانوا نحو أربعين من الصحابة ، وقد قيل : كانوا أكثر من ذلك ولم يعرف كل واحد منهم . وقد جمع أسماءهم « الشيخ أبو عبد الرحمن السلمي »<sup>(٦)</sup> في « كتاب تاريخ أهل الصفة » جمع ذكر من بلغه أنه كان من « أهل الصفة » وكان معتنباً بذكر أخبار النساك ، والصوفية ؛ والآثار التي يستندون إليها ، والكلمات المأثورة عنهم ؛ وجمع أخبار زهاد السلف . وأخبار جميع من بلغه أنه كان من أهل الصفة ؛ وكم بلغوا . وأخبار الصوفية المتأخرین . بعد القرون الثلاثة . وجمع أيضاً في الأبواب : مثل حقائق التفسير . ومثل أبواب التصوف الجارية على أبواب الفقه . ومثل كلامهم في التوحيد والمعرفة والمحبة ؛ ومسألة السماع وغير ذلك من الأحوال . وغير ذلك من الأبواب . وفيما جمعه فوائد كثيرة . ومنافع جليلة .

---

(٦) أحد الزهاد العباد ، كتب العالى والنازلى من الأسانيد ، وصنف ، وجمع ، ولد سنة ٣٣٥ هـ ، ومات سنة ٤١٢ هـ . انظر ترجمته : البداية والنهاية (١٢/١٢) ، تاريخ بغداد (٢٤٨/٢) ، تذكرة الحفاظ (١٠٤٦/٣) ، طبقات الشافعية للسبكي (١٤٣/٤) ، العبر (١٠٩/٣) ، الكامل في التاریخ (٣٢٦/٩) ، المیزان (٥٢٣/٣) ، لسان المیزان (٥/٥) .

## ( كلام ابن تيمية على أبي عبد الرحمن السلمي )

وهو في نفسه رجل من أهل الخير والدين والصلاح والفضل .  
وما يرويه من الآثار فيه من الصحيح شيء كثير . ويروى أحياناً أخباراً  
ضعيفة بل موضوعة . يعلم العلماء أنها كذب .

وقد تكلم بعض حفاظ الحديث في سماعه .

وكان البيهقي إذا روى عنه يقول : حدثنا أبو عبد الرحمن من أصل  
سماعه . وما يظن به وبأمثاله إن شاء الله تعمد الكذب ، لكن لعدم الحفظ  
والإتقان يدخل عليهم الخطأ في الرواية : فإن النساك والعباد منهم من هو  
متقن في الحديث ، مثل ثابت البناني ، والفضيل بن عياض ، وأمثالهما ومنهم  
من قد يقع في بعض حديثه غلط . وضعف ، مثل مالك بن دينار وفرقد  
السبخي ونحوهما .

وكذلك ما يأثره أبو عبد الرحمن عن بعض المتكلمين في الطريق  
أو ينتصر له من الأقوال والأفعال والأحوال . فيه من المدى والعلم شيء  
كثير . وفيه - أحياناً - من الخطأ أشياء ؛ وبعض ذلك يكون عن اجتهاد  
سائع . وبعضه باطل قطعاً . مثل ما ذكر في حقائق التفسير قطعة كبيرة عن  
جعفر الصادق وغيره من الآثار الموضوعة . وذكر عن بعض طائفة أنواعاً  
من الإشارات التي بعضها أمثال حسنة . واستدللات مناسبة . وبعضها  
من نوع الباطل واللغو .

فالذى جمعه (الشيخ أبو عبد الرحمن) ونحوه في « تاريخ أهل الصفة » وأخبار زهاد السلف ، وطبقات الصوفية ، يستفاد منه فوائد جليلة ، ويجتسب منه ما فيه من الروايات الباطلة ، ويتوقف فيما فيه من الروايات الضعيفة .

وهكذا كثير من أهل الروايات ، ومن أهل الآراء والأذواق ، من الفقهاء والزهاد والمتكلمين ، وغيرهم . يوجد فيما يأثرونـه عمن قبلهم ، وفيما يذكرونـه معتقدـين له شيء كثـير ، وأمر عظيم من الهدى ، ودين الحق ، الذي بعث الله به رسـولـه . ويوجـد - أحياناً - عندـهم من جنس الروايات الباطلة أو الضعـيفـة ، ومن جنس الآراء والأذواق الفاسـدة أو المحتمـلة شيء كثـير .

ومن له في الأمة لسان صدق عام ، بحـيث يشـنى عليه ، ويـحمد في جـماـهـير أجنـاسـ الأـمـةـ ، فـهـؤـلـاءـ هـمـ أـئـمـةـ الـهـدـىـ ، وـمـصـايـحـ الدـجـىـ ، وـغـلـطـهـمـ قـلـيلـ بالـنـسـبـةـ إـلـىـ صـوـابـهـمـ ، وـعـامـتـهـ منـ مـوـارـدـ الـاجـتـهـادـ التـىـ يـعـذـرـونـ فـيـهاـ ، وـهـمـ الـذـينـ يـتـبـعـونـ الـعـلـمـ وـالـعـدـلـ ، فـهـمـ بـعـدـاءـ عنـ الجـهـلـ وـالـظـلـمـ ، وـعـنـ اـتـبـاعـ الـظـنـ ، وـمـاـ تـهـوىـ الـأـنـفـسـ .

## فصل ( حال أهل الصفة )

وأما حال «أهل الصفة» هم وغيرهم من فقراء المسلمين الذين لم يكونوا في الصفة ، أو كانوا يكثرون بها بعض الأوقات ، فكما وصفهم الله تعالى في كتابه ، حيث بين مستحقى الصدقة منهم ، ومستحقى الفيء منهم . فقال : ﴿ إِن تَبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنَعَمَا هِيَ ، وَإِن تَخْفُوهَا وَتَؤْتُوهَا الْفَقَرَاءُ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيَكْفُرُ عَنْكُم مِنْ سَيِّئَاتِكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيْرٌ إِلَيْهِ قَوْلُهُ ﴾ للفقراء الذين أحصروا في سبيل الله لا يستطيعون ضرباً في الأرض يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف تعرفهم بسيماهم لا يسألون الناس إلحاضاً<sup>(7)</sup> . وقال في أهل الفيء : ﴿ لِلْفَقَرَاءِ الْمَهَاجِرِينَ الَّذِينَ أَخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَتَغَوَّلُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرَضْوَانًا ، وَيَنْصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ، أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾<sup>(8)</sup> .

وكان فقراء المسلمين من أهل الصفة وغيرهم يكتسبون عند إمكان الإكتساب الذي لا يصدّهم عما هو أوجب أو أحب إلى الله ورسوله من الكسب ، وأما إذا أحصروا في سبيل الله عن الكسب ، فكأنوا يقدمون ما هو أقرب إلى الله ورسوله ، وكان أهل الصفة ضيوف الإسلام ، يبعث إليهم النبي ﷺ بما يكون عنده ، فإن الغالب كان عليهم الحاجة لا يقوم ما يقدرون <sup>١</sup> : الكسب بما يحتاجون إليه من الرزق .

---

(7) سورة البقرة : ٢٧١ - ٢٧٣ . (8) سورة الحشرة : ٨ .

وأما «المسألة» فكانوا فيها كما أدهم النبي ﷺ حيث حرمتها على المستغنى عنها ، وأباح منها أن يسأل الرجل حقه ، مثل أن يسألذا السلطان أن يعطيه حقه من مال الله ، أو يسأل إذا كان لابد سائلاً الصالحين الموسرين إذا احتاج إلى ذلك ، ونحو خواص أصحابه عن المسألة مطلقاً ، حتى كان السوط يسقط من يد أحدهم فلا يقول لأحد : ناولني إياه<sup>(٩)</sup> .

وهذا الباب فيه أحاديث وتفصيل . وكلام العلماء لا يسعه هذا المكان . مثل قوله ﷺ لعمر بن الخطاب : «ما آتاك من هذا المال وأنت غير سائل ولا مشرف فخذه ، وما لا فلا تتبعه نفسك»<sup>(١٠)</sup> ومثل قوله : «من يستغن يغنه الله ، ومن يستعفف يعفه الله ، ومن يتصرّف يصبره الله ، وما أعطى أحد عطاء خيراً وأوسع من الصبر»<sup>(١١)</sup> ومثل قوله : «من سأله الناس وله ما يعنيه جاءت مسأله خدوشاً ، أو خموشاً ، أو كدوشاً في وجهه»<sup>(١٢)</sup> ومثل قوله : «لأن يأخذ أحدكم حبله فيذهب فيحتطلب

(٩) أخرجه مسلم (١٣٢/٧) في الزكاة : باب النبي عن المسألة ، من حديث عوف بن مالك الأشجعى ، قال : (كنا عند النبي ﷺ تسعة ، أو ثمانية ، أو سبعة ، فقال : «ألا تبايعون رسول الله ﷺ ؟ وكنا حديث عهيد بيعة ، فقلنا : قد بايعناك يارسول الله ، ثم قال : «ألا تبايعون رسول الله ؟ » قلنا : قد بايعناك يارسول الله ، فعل ما نبأيك ؟ قال : «على أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً ، والصلوات الخمس ، وتطيعوا ، وأسر كلمة خفية ، ولا تسألو الناس شيئاً » ولقد رأيت بعض أولئك النفر يسقط سوط أحدهم ، فما يسأل أحداً يناله إيه .

(١٠) البخارى (١٥٢/٢ - ١٥٣) في الزكاة ، ومسلم (١٣٤/٧ - ١٣٦) .

(١١) البخارى (١٥١/٢) ، ومسلم (١٤٥/٧) ، (٩٣/٣) ، وأبو داود (١٦٤٤) ، الترمذى

(٢٠٩٣) ، النسائى (٩٥/٥) ، أحمد (٢/٣ ، ٩ ، ١٢) ، ابن حبان (١٧٠/٥) .

(١٢) صحيح . أخرجه أحمد (٢٧٥/٥) ، وأبو داود (١٦٤٣) ، والنسائى (٥/٩٦) ، وابن

ماجه (١٨٣٧) .

خير له من أن يسأل الناس أعطوه أو منعوه<sup>(١٣)</sup> ، إلى غير ذلك من الأحاديث .

وأما الجائز منها فمثل ما أخبر الله تعالى عن موسى والخضر : أنهما أتيا أهل قرية فاستطعهما أهلها . ومثل قوله : « لا تخل المسألة إلا لذى دم موجع ، أو غرم مفague ، أو فقر مدقع »<sup>(١٤)</sup> ومثل قوله لقبيصة بن مخارق الهاشمي : « ياقبيصة ! لا تخل المسألة إلا لثلاثة : رجل أصابتهجائحة اجتاحت ماله : فسأل حتى يجد سداداً من عيش ، أو قواماً من عيش ، ثم يمسك . ورجل أصابته فاقة ، حتى يقوم ثلاثة من ذوي الحجا من قومه فيقولون : لقد أصابت فلاناً فاقة ، فسأل حتى يجد سداداً من عيش ، أو قواماً من عيش ، ثم يمسك . ورجل تحمل حمالة فسأل حتى يجد حمالته ، ثم يمسك . وما سوى ذلك من المسألة فإنما هي سحت يأكله صاحبه سحتاً »<sup>(١٥)</sup> .

---

(١٣) البخاري (١٥٢/٢) ، والنسائي (٩٣/٥) ، من حديث أبي هريرة ، وأخرجه البخاري (١٥٢/٢) ، وأحمد (٢٥٧/٢) ، وابن ماجه (١٨٣٦) ، وبنحو روایة أبي هريرة أخرجه مسلم (١٣١/٧) ، والترمذی (٦٧٥) .

(١٤) حديث ضعيف ، أخرجه الترمذی (٦٤٨) ، وقال : هذا حديث غريب من هذا ، قلت : في سنده مجالد بن سعيد ، وهو من الضعفاء . قوله : (غرم مفague) هو ما يلزم أداؤه تكلاً لا في مقابلة عوض ، والمفague هو الشديد ، الشنيع الذي جاوز الحد .

قوله : (فقر مدقع) هو الفقر الشديد ، الملتصق صاحبه بالدقعاء ، وهي الأرض التي لا نبات بها .

(١٥) مسلم (١٣٣/٧) ، وأحمد (٤٧٧/٣) ، وأبو داود (١٦٤٠) ، والنسائي (٨٩/٥) . [ مفردات الحديث ] (الجائحة) المصيبة .

ولم يكن في الصحابة - لا أهل الصفة ولا غيرهم - من يتخذ مسألة الناس ، ولا إلحاد في المسألة بالكدية ، والشحاذة لا بالزنيل ولا غيره صناعة وحرفة ، بحيث لا يتغير الرزق إلا بذلك ، كما لم يكن في الصحابة أيضاً أهل فضول من الأموال يتركون ، لا يؤدون الزكاة ولا ينفقون أموالهم في سبيل الله . ولا يعطون في التوائب . بل هذان الصنفان الظالمان المcrان على الظلم الظاهر ، من منع الزكاة ، والحقوق الواجبة ، والمتعدين حدود الله تعالى فيأخذ أموال الناس كانا معدومين في الصحابة المثنى عليهم .

( حتى يقوم ثلاثة من ذوى الحجا ) أى يقوم هؤلاء فيقولون : لقد أصابته فاقة ، والحجاج العقل ، وذلك لأنهم هم أهل الخبرة بباطن أحواله ، قال التووى : وإنما شرط الحجاج تنبئها على أنه يشترط في الشاهد التيقظ فلا تقبل من مغفل .

قوله ( تحمل حمالة ) هو المال الذى يتحمله الإنسان ، أى يستدinya ، ويدفعه في إصلاح ذات البين ، كإصلاح بين قبيلتين ، ونحو ذلك ، وإنما تخل له المسألة ، ويعطى من الزكاة بشرط أن يستدين لغير معصية . قاله النووي رحمه الله .

## فصل

### ( الرد على شبهات الزنادقة )

وأما من قال : إن أحداً من الصحابة أهل الصفة أو غيرهم أو التابعين أو تابعي التابعين قاتل مع الكفار ، أو قاتلوا النبي ﷺ أو أصحابه ، أو أنهم كانوا يستخلون ذلك ، أو أنه يجوز ذلك . فهذا ضال غاوٍ ؛ بل كافر يجب أن يستتاب من ذلك ، فإن تاب وإلا قتل . ﴿ وَمَنْ يَشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَهُ مَا تُولِي وَنُصْلِهُ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾<sup>(١٦)</sup> : بل كان أهل الصفة وغيرهم كالقراء الذين قنت النبي ﷺ يدعوه على من قتلهم من أعظم الصحابة إيماناً وجهاداً مع رسول الله ﷺ ونصر الله ورسوله ، كما أخبر الله تعالى عنهم بقوله : ﴿ لِلْفَقَرَاءِ الْمَهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَتَّغَوَّنُ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرَضِوانًا وَيَنْصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أَوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾<sup>(١٧)</sup> . وقال : ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشْدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رَحْمَاءُ بِنِيهِمْ تَرَاهُمْ رُكَعًا سَجَدًا ﴾<sup>(١٨)</sup> - إلى قوله - ﴿ وَمُثْلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطَاهُ فَأَزْرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يَعْجَبُ الزَّرَاعُ لِيُغَيِّظَ بِهِمِ الْكُفَّارَ ﴾<sup>(١٩)</sup> . وقال : ﴿ مَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنِ دِينِهِ فَسُوفَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْمٍ يَحْبِبُهُمْ وَيَحْبُّونَهُ ، أَذْلَةٌ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ، أَعْزَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ . يَجَاهِدُونَ فِي

. ١١٥ سورة النساء : (١٦)

. ٢٩ سورة الفتح : (١٨)

سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ، ذلك فضل الله يؤتى من يشاء . والله<sup>ع</sup> واسع عليم <sup>(١٩)</sup> .

وقد غزا النبي <sup>صل</sup> غزوات متعددة ، وكان القتال منها في تسع مغاز : مثل بدر ، وأحد ، والخندق ، وخوبير ، وحنين . وانكسر المسلمون يوم أحد وانهزموا ، ثم عادوا يوم حنين ، ونصرهم الله يبدر وهم أذلة ، وحُصروا في الخندق حتى دفع الله عنهم أولئك الأعداء ، وفي جميع المواطن كان يكون المؤمنون من أهل الصفة وغيرهم مع النبي <sup>صل</sup> ؛ لم يقاتلوا مع الكفار قط ، وإنما يظن هذا ويقوله من الضلال والمنافقين قسمان :

( قسم ) منافقون : وإن أظهروا الإسلام ، وكان في بعضهم زهادة وعبادة ، يظلون أن إلى الله طريقاً غير الإيمان بالرسول ومتابعته ، وأن من أولياء الله من يستغني عن متابعة الرسول ، كاستغناء الخضر عن متابعة موسى . وفي هؤلاء من يفضل شيخه أو عالمه أو ملكه على النبي <sup>صل</sup> : إما تفضيلاً مطلقاً ، أو في بعض صفات الكمال . وهؤلاء منافقون كفار يجب قتلهم بعد قيام الحجة عليهم .

فإن الله تعالى بعث محمداً <sup>صل</sup> إلى جميع الشعوب : إنهم ، وجهنم ، وزهادهم ، وملوكهم . وموسى عليه السلام إنما بعث إلى قومه لم يكن مبعوثاً إلى الخضر ، ولا كان يجب على الخضر اتباعه ؟ بل قال له : إني على علم من علم الله تعالى علمته لا تعلمه . وأنت على علم من علم الله علمكه الله لا أعلمكه . وقد قال النبي <sup>صل</sup> : « وكان النبي يبعث إلى قومه

خاصة ، وبعثت إلى الناس عامة »<sup>(٢٠)</sup> و قال الله تعالى : ﴿ قل يا أيها الناس إني رسول الله إليكم جهيناً . الذي له ملك السموات والأرض ﴾<sup>(٢١)</sup> وقال تعالى : ﴿ وما أرسلناك إلا كافلاً للناس بشيراً ونذيراً ﴾<sup>(٢٢)</sup> .

و (القسم الثاني) من يشاهد ربوبية الله تعالى لعباده التي عممت جميع البرايا ، ويظن أن دين الله الموافقة للقدر ، سواء كان في ذلك عبادة الله وحده لا شريك له ، أو كان فيه عبادة الأوثان والتخاذل الشركاء والشفعاء من دونه ، وسوا كان فيه الإيمان بكتبه ورسوله ، أو الأعراض عنهم والكفر بهم ، وهؤلاء يسرون بين الذين آمنوا وعملوا الصالحات وبين المفسدين في الأرض ، وبين المتقين والفحار ، و يجعلون المسلمين كال مجرمين ، و يجعلون الإيمان والتقوى والعمل الصالح بمنزلة الكفر والفسق والعصيان ، وأهل الجنة كأهل النار ، وأولياء الله كأعداء الله ، وربما جعلوا هذا من (باب الرضا بالقضاء) وربما جعلوه « التوحيد والحقيقة » بناء على أنه توحيد الربوبية الذي يقربه المشركون ، وأنه « الحقيقة الكونية » .

وهؤلاء يعبدون الله على حرف : فإن أصحابهم خير اطمأنوا به ، وإن أصحابهم فتنـة انقلبوا على وجوههم ، خسروا الدنيا والآخرة ، وغالبهم يتـوسـعون في ذلك حتى يجعلـوا قـتـالـ الـكـفـارـ قـتـالـ اللهـ ، و يجعلـونـ أعيـانـ الـكـفـارـ والـفحـارـ ، والأـوثـانـ منـ نـفـسـ اللهـ وـذـاتـهـ ، ويـقولـونـ : ماـ فيـ الـوـجـودـ غـيـرـهـ ،

(٢٠) البخاري (٩١/١ - ٩٢) في كتاب الحيض ، باب التيمم ، والنمسائي (٢١٠/١ - ٢١١) في الغسل ، باب التيمم بالصعيد .

(٢١) سورة الأعراف : ١٥٨ .

(٢٢) سورة سباء : ٢٨ .

ولَا سواه ، بمعنى أن الخلوق هو الخالق ، والمصنوع هو الصانع ، وقد يقولون : ﴿ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكَنَا وَلَا آبَاؤُنَا وَلَا حَرَمَنَا مِنْ شَيْءٍ ﴾<sup>(٢٣)</sup> ويقولون : ﴿ أَنْطَعَمْ مِنْ لَوْ يَشَاءَ اللَّهُ أَطْعَمْهُ ﴾<sup>(٢٤)</sup> إلى نحو ذلك من الأقوال والأفعال التي هي شر من مقالات اليهود والنصارى ، بل ومن مقالات المشركين والمجوس ، وسائل الكفار من جنس مقالة فرعون والدجال ، ونحوهما من ينكرو الصانع الخالق الباري رب العالمين ، أو يقولون : إنه هو ، أو إنه حل فيه .

وهؤلاء كفار بأصلي الإسلام وهم : شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمداً رسول الله .

فإن التوحيد الواجب أن نعبد الله وحده لا نشرك به شيئاً ، ولا نجعل له نداً في إلهيته ، لا شريكاً ولا شفيعاً . فأما « توحيد الربوبية » وهو الإقرار بأنه خالق كل شيء ، فهذا قد أقربه المشركون الذين قال الله فيهم : ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾<sup>(٢٥)</sup> قال ابن عباس : تسألهם من خلق السموات والأرض ؟ فيقولون الله ، وهم يعبدون غيره ، وقال تعالى : ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مِنْ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ؟ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾<sup>(٢٦)</sup> وقال تعالى : ﴿ قُلْ مَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ؟

(٢٣) سورة الأنعام : ١٤٨ .

(٢٤) سورة يس : ٤٧ .

(٢٦) سورة لقمان : ٢٥ ، وسورة الزمر : ٣٨ .

سيقولون : اللَّهُ ، قَلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ، قَلْ مِنْ رَبِّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبِّ  
الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ؟ سِيَقُولُونَ لِلَّهِ ، قَلْ : أَفَلَا تَتَقَوَّنَ قَلْ مِنْ يَدِهِ مُلْكُوتُ كُلِّ  
شَيْءٍ وَهُوَ يَحْيِي وَلَا يَمْحُى عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ؟ سِيَقُولُونَ : اللَّهُ ، فَإِنِّي  
تَسْحَرُونِ ﴿٢٧﴾ .

فالكافر المشركون مقررون أنَّ اللَّهَ خالق السموات والأرض ، وليس  
في جميع الكفار من جعل اللَّهَ شريكاً مساوياً له في ذاته وصفاته وأفعاله ، هذا  
لم يقله أحد قط ، لا من المحسوس الشووية ، ولا من أهل التشليث ، ولا من  
الصادقة المشركين الذين يعبدون الكواكب والملائكة ، ولا من عباد الأنبياء  
والصالحين ، ولا من عباد التماضيل والقبور وغيرهم ؛ فإنَّ جميع هؤلاء – وإن  
كانوا كفاراً مشركين متنوعين في الشرك – فهم مقررون بالرب الحق الذي  
ليس له مثل في ذاته وصفاته ، وجميع أفعاله ؛ ولكنهم مع هذا مشركون به  
في ألوهيته ، بأنَّ يعبدوا معه آلهة أخرى ، يتخذونها شفعاء أو شركاء ؛  
أو في ربوبيته بأنَّ يجعلوا غيره رب بعض الكائنات دونه مع اعترافهم بأنه  
رب ذلك الرب ، وخالق ذلك الخلق .

وقد أرسل اللَّهُ جميع الرسل ، وأنزل جميع الكتب بالتوحيد الذي هو  
عبادة اللَّه وحده ، لا شريك له . كما قال اللَّه تعالى : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا  
مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نَوْحَى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ﴾ (٢٨) وقال  
تعالى : ﴿وَأَسْأَلُ مِنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولِنَا أَجْعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ﴾

(٢٧) سورة المؤمنون : ٨٤ - ٨٩ . (٢٨) سورة الأنبياء : ٢٥ .

آلهة يعبدون؟ ﴿٢٩﴾ وقال تعالى : ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَبَيْوَا الطَّاغُوتَ . فَمِنْهُمْ مَنْ هَذِهِ اللَّهُ . وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ﴾ ﴿٣٠﴾ وقال تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ كُلُّوا مِنَ الطَّيَّابَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنَّى جَاءَكُمْ مِنْ أَنَا عَلِيمٌ . وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاتَّقُون﴾ ﴿٣١﴾ .

وقد قالت الرسول ﷺ كلهم مثل نوح و هود و صالح وغيرهم : ﴿أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونَ﴾ ﴿٣٢﴾ فكل الرسل دعوا إلى عبادة الله وحده لا شريك له ، وإلى طاعتهم .

والإيمان بالرسل ، هو «الأصل الثاني» من أصلي الإسلام ، فمن لم يؤمن بأن محمداً رسول الله إلى جميع العالمين ، وأنه يجب على جميع الخلق متابعته ، وأن الحلال ما أحله الله ، والحرام ما حرمه الله ، والدين ما شرعه ، فهو كافر : مثل هؤلاء المنافقين ونحوهم من يجوز الخروج عن دينه وشرعيته وطاعته ؛ إما عموماً وإما خصوصاً . ويجوز إعانة الكفار والفجار على إفساد دينه وشرعيته .

ويتحجون بما يفترون عليه : أن أهل الصفة قاتلوه . وأنهم قالوا : نحن مع الله ، من كان الله معه كنا معه ، يريدون بذلك القدر و «الحقيقة الكونية» دون الأمر و «الحقيقة الدينية» ويتحجج بهم هذا من ينصر الكفار والفجار ، ويختبرهم بقلبه وهمته ، وتوجهه من ذوي الفقر ويعتقدون مع هذا أنهم من

٢٩) سورة الزخرف : ٤٥ . ٣٦) سورة النحل :

٣٠) سورة نوح : ٣ . ٣٢) سورة المؤمنون :

٥١ .

أولياء الله ، وأن الخروج عن الشريعة الحمدية سائغ لهم ، وكل هذا ضلال وباطل . وإن كان لأصحابه زهد وعبادة ، فهم في العباد ؛ مثل أوليائهم من التتار ونحوهم في الأجناد فإن « المرء على دين خليله »<sup>(٣٣)</sup> و « المرء مع من أحب »<sup>(٣٤)</sup> هكذا قال النبي ﷺ ، وقد جعل الله المؤمنين بعضهم أولياء بعض ، والكافرين بعضهم أولياء بعض .

وقد أمر النبي ﷺ بقتال المارقين من الإسلام مع عبادتهم العظيمة الذين قال لهم النبي ﷺ : « يحرر أحدكم صلاته مع صلاتهم ، وصيامه مع صيامهم . وقراءته مع قراءتهم . يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم ، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية . أينما لقيتموه فاقتلوهم ؛ فإن في قتلهم أجراً عند الله لمن قتلهم يوم القيمة ، لئن أدركتم لقتلهم قتل عاد »<sup>(٣٥)</sup> وهو لاء قاتلهم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب لما خرجوا عن شريعة رسول الله ﷺ وسنته ، وفارقوا جماعة المسلمين ، فكيف بمن يعتقد أن المؤمنين كانوا يقاتلون النبي ﷺ ؟

(٣٣) حديث حسن . أخرجه أحمد (٣٠٣/٢) ، وأبو داود (٤٨٣٣) في الأدب ، والترمذى (٢٣٧٨) في الزهد ، وقال : حسن غريب ، وابن أبي الدنيا (٣٧) في الإخوان ، والحاكم (١٧١/٤) في مستدركه ، وأبو نعيم (١٦٥/٣) في الحلية ، والبغوى (٣٤٨٦) في شرح السنة .

(٣٤) البخارى (٤٩/٨) ، ومسلم (١٨٨/١٦) ، وأحمد (٣٩٢/١) ، والترمذى (٢٤٩٣) .

(٣٥) البخارى (٢٤٤/٦) في فضائل القرآن ، ومسلم (١٦٤/٧ - ١٦٥) في الزكاة ، وأحمد (٥٢٠/٣) ، وأبو داود (٤٧٦٤) ، (٤٧٦٥) في السنة ، والنسائي (٨٨/٥) في الزكاة .

## ( من دعوى المفترين )

ومثل هذا ما يوريه بعض هؤلاء المفترين : أن أهل الصفة سمعوا ما خاطب الله به رسوله ليلة المعراج ؛ وأن الله أمره أن لا يعلم به أحداً . فلما أصبح وجدهم يتحدثون ، فأنكر ذلك ، فقال الله تعالى : « أنا أمرتك أن لا تعلم به أحداً ؛ لكن أنا الذي أعلمتم به » . إلى أمثال هذه الأكاذيب التي هي من أعظم الكفر . وهي كذب واضح ؛ فإن « أهل الصفة » لم يكونوا إلا بالمدينة ؛ لم يكن بمكة أهل صفة ؛ والمعراج إنما كان من مكة ؛ كما قال سبحانه وتعالى : ﴿سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بَعْدَهُ لَيْلًا مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى﴾<sup>(٣٦)</sup> .

ومن يشبه هذا من بعض الوجوه : رواية بعضهم عن عمر أنه قال : كان النبي ﷺ يتحدث هو وأبو بكر وكنت كالزنجي بينهما . وهذا من الإفك المخالق . ثم إنهم مع هذا يجعلون عمر الذي سمع كلام النبي ﷺ وصديقه ، وهو أفضل الخلق بعد الصديق لم يفهم ذلك الكلام ، بل كان كالزنجي . ويدعون أنهم هم سمعوه وعرفوه ، ثم كل منهم يفسره بما يدعوه من الضلالات الكفرية التي يزعم أنها « علم الأسرار والحقائق » ويريدون بذلك إما الاتحاد وإما تعطيل الشرائع ونحو ذلك . مثل ما تدعى التصيرية . والإسماعيلية ؛ والقرامطة والباطنية الشتوية ، والحاكمية وغيرهم ، من

---

(٣٦) سورة الإسراء : ١ .

الضلالات الخالفة لدين الإسلام . وما ينسبونه إلى علي بن أبي طالب ؛ أو جعفر الصادق أو غيرهما من أهل البيت كالبطاقة والهفت والمجدول والجفر وملحمة بن عنضب ، وغير ذلك من الأكاذيب المفتراء باتفاق جميع أهل المعرفة ، وكل هذا باطل .

فإنه لما كان آل رسول الله ﷺ به اتصال النسب والقرابة ، وللأولياء الصالحين منهم ومن غيرهم به اتصال الم الولاية والمتابعة ، صار كثير من يخالف دينه وشريعته وسنته يمتهن باطله ويزخرفه بما يفتريه على أهل بيته وأهل موالاته ومتابعاته ، وصار كثير من الناس يغلو إما في قوم من هؤلاء ، أو من هؤلاء ، حتى يتخذهم آلهة أو يقدم ما يضاف إليهم على شريعة النبي ﷺ وسنته . وحتى يخالف كتاب الله وسنة رسوله . وما اتفق عليه السلف الطيب من أهل بيته ومن أهل الم الولاية له والمتابعة ، وهذا كثير في أهل الضلال .

### ( أيهما أفضل : العشرة المبشرین بالجنة أم أهل الصفة ؟ )

وأما تفضيل «أهل الصفة» على العشرة وغيرهم فخطأً وضلال ، بل خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر ، كما تواتر ذلك عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب موقوفاً ومرفوعاً ، وكما دل على ذلك الكتاب والسنة ، واتفق عليه سلف الأمة وأئمّة العلم والسنّة ، وبعدهما عثمان وعلي وكذلك نسائر أهل الشورى : مثل طلحة والزبير وسعد وعبد الرحمن بن عوف ،

وهو لاء مع أئمَّة عبيدة بن الجراح - أئمَّة هذه الأُمَّة - ومع سعيد بن زيد .  
هم العشرة المشهود لهم بالجنة .

قال الله عز وجل في كتابه : ﴿ لَا يُسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أَوْلَئِكَ أَعْظَمُ دَرْجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدِهِمْ وَقَاتَلُوا ، وَكَلَّا وَعَدَ اللَّهُ الْحَسْنَى ﴾<sup>(٣٧)</sup> . ففضل الله السابقين قبل فتح الحديبية إلى الجهاد بأموالهم وأنفسهم على التابعين بعدهم ، وقال الله تعالى : ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يَأْتِيُونَكُمْ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾<sup>(٣٨)</sup> وقال تعالى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾<sup>(٣٩)</sup> فرضي الله سبحانه على السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار .

وقد ثبت في فضل البدريةين ما تميزوا به على غيرهم ، وهو لاء الذين فضلهم الله ورسوله ، فمنهم من هو من أهل الصفة ، وأكثرهم لم يكونوا من أهل الصفة ، والعشرة لم يكن فيهم من هو من أهل الصفة إلا سعد بن أبي وقاص . فقد قيل : إنه أقام بالصفة مرتين ، وأما أكابر المهاجرين والأنصار مثل الخلفاء الأربع ، ومثل سعد بن معاذ ، وأسید بن الحضير ، وعبد بن بشر ، وأبي أيوب الأنصاري ، ومعاذ بن جبل وأبي بن كعب ونحوهم ، فلم يكونوا من « أهل الصفة » بل عامة أهل الصفة إنما كانوا من فقراء المهاجرين ؛ لأن الأنصار كانوا في ديارهم . ولم يكن أحد ينذر لأهل الصفة ولا لغيرهم .

(٣٨) سورة الفتح : ١٨

(٣٧) سورة الحديد : ١٠ .

(٣٩) سورة التوبة : ١٠٠ .

## ( حكم سماع الغناء وخلافه )

وأما سماع المكاء والتصدية : وهو الاجتماع لسماع القصائد الربانية ، سواء كان بكف ، أو بقضيب ، أو بدبف ، أو كان مع ذلك شابة ، فهذا لم يفعله أحد من الصحابة ، لا من أهل الصفة ولا من غيرهم ؛ بل ولا من التابعين ، بل القرون المفضلة التي قال فيها النبي ﷺ : « خير القرون الذين بعثت فيهم ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم »<sup>(٤٠)</sup> لم يكن فيهم أحد يجتمع على هذا السماع ، لا في الحجاز ولا في الشام ولا في اليمن ، ولا العراق ولا مصر ، ولا خراسان ولا المغرب . وإنما كان السماع الذي يجتمعون عليه سماع القرآن ، وهو الذي كان الصحابة من أهل الصفة وغيرهم يجتمعون عليه ، فكان أصحاب محمد ﷺ إذا اجتمعوا أمروا واحداً منهم يقرأ ، والباقي يستمعون ، وقد روى « أن النبي ﷺ خرج على أهل الصفة وفيهم قارئ يقرأ فجلس معهم » وكان عمر بن الخطاب يقول لأبي موسى : يا أبا موسى ! ذكرنا ربنا ، فيقرأ وهم يستمعون . وكان وجدهم على ذلك ، وكذلك إرادة قلوبهم ، وكل من نقل أنهم كان لهم حاد ينشد القصائد الربانية بصلاح القلوب ، أو أنهم لما أنشد بعض القصائد تواجهوا على ذلك . أو أنهم مزقوا ثيابهم ، أو أن قائلاً أنشدهم :

---

(٤٠) البخاري (٢/٥ - ٣) في فضائل أصحاب النبي ﷺ ، ومسلم (٨٣/١٦) في الفضائل ، وأحمد (٣٧٨/١ ، ٤٢٦ ، ٤٣٤ ، ٤٤٢) ، (٤/٢٦٧ ، ٢٧٦ ، ٢٧٧) .

قد لسعت حية الهوى كبدى  
 فلا طيب لها ولا راقى  
 إلا الطبيب الذي شغفته به  
 فعنده رقى وترىاقى

أو أن النبي ﷺ لما قال : « إن الفقراء يدخلون الجنة قبل الأغنياء بنصف يوم »<sup>(٤١)</sup> أنشدوا شعراً وتواجدوا عليه ، فكل هذا وأمثاله إفك مفترى ، وكذب مختلف باتفاق أهل الاتفاق من أهل العلم والإيمان ، لا ينazu في ذلك إلا جاهم ضال ، وإن كان قد ذكر في بعض الكتب شيء من ذلك فكله كذب باتفاق أهل العلم والإيمان

### ( من شبهات الصوفية )

وأما قوله : ﴿ واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ﴾<sup>(٤٢)</sup> فهو عام فيمن تناوله هذا الوصف ؛ مثل الذين يصلون الفجر والعصر في جماعة ، فإنهم يدعون ربهم الغداة والعشي يريدون وجهه ، سواء كانوا من « أهل الصفة » أو غيرهم ، أمر الله نبيه بالصبر مع عباده الصالحين ؛ الذين يريدون وجهه ، وألا تعد عيناه عنهم ، تزيد زينة الحياة الدنيا . وهذه الآية في الكهف وهي سورة مكية . وكذلك الآية التي

(٤١) صحيح . أخرجه ابن ماجه (٤١٢٤) ، وله متابعات وشواهد كثيرة .

(٤٢) سورة الكهف : ٢٨ .

فِي سُورَةِ الْأَنْعَامِ : ﴿ وَلَا تُطْرَدُ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاءِ وَالْعَشِيِّ  
يُرِيدُونَ وِجْهَهُ ، مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابٍ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابٍ عَلَيْهِمْ  
مِنْ شَيْءٍ ، فَتُطْرَدُهُمْ فَتَكُونُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾<sup>(٤٣)</sup> .

وقد روى أن هاتين الآيتين نزلتا في المؤمنين المستضعفين لما طلب  
المتكبرون أن يبعدهم النبي ﷺ عنه فنهاه الله عن طرد من يريد وجه الله  
 وإن كان مستضعفًا ثم أمره بالصبر معهم، وكان ذلك قبل الهجرة  
إلى المدينة وقبل وجود الصفة؛ لكن هي متناولة لكل من كان بهذا الوصف  
من أهل الصفة وغيرهم.

ومقصود بذلك أن يكون مع المؤمنين المتقين الذين هم أولياء الله  
 وإن كانوا فقراء ضعفاء، ولا يتقدم أحد عند الله بسلطانه وماليه ولا بذلك  
وفقره، وإنما يتقدم عنده بالإيمان والعمل الصالح، فنهى الله نبيه أن يطيع  
أهل الرئاسة والمال الذين يريدون إبعاد من كان ضعيفاً أو فقيراً وأمره  
أن لا يطرد من كان منهم يريد وجهه، وأن يصبر نفسه معهم في الجماعة  
التي أمر فيها بالاجتماع بهم، كصلاة الفجر والعصر، ولا يطيع أمر الغافلين  
عن ذكر الله المتبعين لأهوائهم.

---

(٤٣) سورة الأنعام : ٥٢ .

## فصل

وأما الحديث المروى : « ما من جماعة يجتمعون إلا وفيهم ولی الله » فمن الأكاذيب ليس في شيء من ذواوين الإسلام ، وكيف والجماعة وقد يكونون كفاراً أو فساقاً يموتون على ذلك ؟ ! .

### ( صفة أولياء الله )

و « أولياء الله » هم ﴿الذين آمنوا و كانوا يتقون﴾<sup>(٤٤)</sup> كما ذكر الله تعالى في كتابه . وهم « قسمان » : المقتضدون أصحاب اليمين والمقربون السابقون .

فولي الله ضد عدو الله ، قال الله تعالى : ﴿إِلَّا إِنَّ أُولَئِكَ لَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ : الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقَوَّنَ﴾<sup>(٤٥)</sup> وقال تعالى : ﴿إِنَّمَا وَلِيَكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾<sup>(٤٦)</sup> إلى قوله - ﴿وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ﴾<sup>(٤٧)</sup> وقال تعالى : ﴿لَا تَتَحَذَّدُوا عَدُوِّي وَعَدُوكُمْ أُولَئِكَ﴾<sup>(٤٨)</sup> وقال : ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُ أَعْدَاءَ اللَّهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ﴾<sup>(٤٩)</sup> وقال : ﴿أَفَتَتَحَذَّدُونَهُ وَذُرِّيَّتِهِ أُولَئِكَ مَنْ دُونَ وَهُمْ لَكُمْ عَدُوٌّ﴾<sup>(٥٠)</sup> وقد روى البخاري في صحيحه

(٤٤) سورة يونس : ٦٢ .

(٤٥) سورة المائدة : ٥٥ - ٥٦ .

(٤٦) سورة الكهف : ١٩ .

(٤٧) سورة فصلت : ٥٠ .

عن أبي هريرة رضي عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « يقول الله تعالى : من عادى لي ولیاً فقد بارزني بالمحاربة ، وما تقرب إلى عبدي بمثل أداء ما افترضت عليه ، ولا يزال عبدي يتقارب إلى بالنواقل حتى أحبه ؛ فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يمشي بها ، فبى يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي ، ولعن سألنى لاعطينه ولعن استعاذنى لأعيذنها ، وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددى عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مساءته ولا بد له منه » (٥٠) .

و « الولي » مشتق من الولاء وهو القرب كما أن العدو من العدو وهو بعد . فولي الله من والاه بالموافقة له في محبوباته ومرضياته ، وتقرب إليه بما أمر به من طاعاته . وقد ذكر النبي ﷺ في هذا الحديث الصحيح الصنفين المقتضدين من أصحاب اليمين ، وهم المتقربون إلى الله بالواجبات ، والسابقين المقربين وهم المتقربون إليه بالنواقل بعد الواجبات .

وذكر الله « الصنفين » في « سورة فاطر » و « الواقعة » و « الإنسان » و « المطففين » وأخبر أن الشراب الذي يروى به المقربون بشرفهم إياه صرفاً يمزج لأصحاب اليمين .

و « الولي المطلق » هو من مات على ذلك . فأما إن قام به الإيمان والتقوى وكان في علم الله أنه يرتد عن ذلك ، فهل يكون في حال إيمانه وتقواه ولیاً لله أو يقال لم يكن ولیاً لله قط لعلم الله بعاقبته ؟ هذا فيه قولان

(٥٠) البخاري (١٣١/٨) في الرقاق : باب التواضع .

للعلماء . وكذلك عندهم الإيمان الذي يعقبه الكفر هل هو إيمان صحيح ثم يبطل بمنزلة ما يحيط به من الأفعال بعد كماله ، أو هو إيمان باطل بمنزلة من أفتر قبل غروب الشمس في صيامه ومن أحدث قبل السلام في صلاته . فيه أيضا قولان : للفقهاء والمتكلمين والصوفية .

والنزاع في ذلك بين أهل السنة والحدث من أصحاب الإمام أحمد وغيرهم وكذلك يوجد النزاع فيه بين أصحاب مالك والشافعي وغيرهم . لكن أكثر أصحاب أبي حنيفة لا يشترطون سلام العاقبة ، وكثير من أصحاب مالك والشافعي وأحمد يشترط سلام العاقبة ، وهو قول كثير من متكلمي أهل الحديث : كالأشعري ، ومن متكلمي الشيعة ويبنون على هذا النزاع : أن ولی الله هل يصير عدواً لله وبالعكس ؟ ومن أحبه الله ورضي عنه . هل أبغضه وسخط عليه في وقت ما وبالعكس ؟ ومن أبغضه الله وسخط عليه هل أحبه الله ورضي عنه في وقت ما على القولين ؟

و « التحقيق » هو الجمع بين القولين . فإن علم الله القديم الأزلي وما يتبعه من محبته ورضاه ، وبغضه وسخطه ، وولايته وعداؤته لا يتغير . فمن علم الله منه أنه يوافق حين موته بالإيمان والتقوى فقد تعلق به محبة الله وولايته ورضاه عنه أولاً وأبداً ، وكذلك من علم الله منه أنه يواافق حين موته بالكفر فقد تعلق به بغض الله وعداؤته ، وسخطه أولاً وأبداً . لكن مع ذلك فإن الله تعالى يبغض ما قام بالأول من كفر وفسق قبل موته . وقد يقال : إنه يبغضه ويمقته على ذلك ، كما ينهى عن ذلك وهو سبحانه وتعالى يأمر بما فعله الثاني من الإيمان والتقوى ، ويحب ما يأمر به ويرضاه ، وقد يقال إنه يواليه حينئذ على ذلك .

والدليل على ذلك : اتفاق الأئمة على أن من كان مؤمناً ثم ارتد فإنه لا يحكم بأن إيمانه الأول كان فاسداً ، بمنزلة من أفسد الصلاة والصيام والحج قبل الإكمال ؛ وإنما يقال كما قال الله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَكْفُرُ بِإِيمَانِهِ فَقَدْ حَبَطَ عَمَلَهُ ﴾<sup>(٥١)</sup> وقال : ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتِ لِي حِبْطَنَ عَمَلَكَ ﴾<sup>(٥٢)</sup> وقال : ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحِبْطَةً عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾<sup>(٥٣)</sup> ولو كان فاسداً في نفسه لوجب الحكم بفساد أنكحته المتقدمة ، وتحريم ذبائحه ، وبطلان إرثه المتقدم ، وبطلان عباداته جميعها ، حتى لو كان قد حج عن غيره كان حجه باطلًا ، ولو صلى مدة بقوم ثم ارتد كان عليهم أن يعيدوا صلاتهم خلفه ، ولو شهد أو حكم ثم ارتد لوجب أن تفسد شهادته وحكمه ونحو ذلك . وكذلك أيضاً الكافر إذا تاب من كفره ، لو كان محبوّاً لله ولیاً له في حال كفره ، لوجب أن يقضي بعدم أحكام ذلك الكفر ، وهذا كله خلاف ما ثبت بالكتاب والسنة والإجماع .

والكلام في هذه « المسألة » نظير الكلام في الأرزاق والأجال وهي أيضاً مبنية على « قاعدة الصفات الفعلية » وهي قاعدة كبيرة .

وعلى هذا يخرج جواب السائل ، فمن قال : إن ولی الله لا يكون إلا من وفاه حين الموت بـإيمان والتقوى ، فالعلم بذلك أصعب عليه وعلى غيره . ومن قال : قد يكون ولیاً لله من كان مؤمناً تقىاً وإن لم تعلم عاقبته فالعلم به أسهل .

(٥١) سورة المائدة : ٦٥ .

(٥٢) سورة الزمر : ٦٥ .

(٥٣) سورة الأنعام : ٨٨ .

ومع هذا يمكن العلم بذلك للولي نفسه ولغيره . ولكن قليل ولا يجوز لهم القطع على ذلك . فمن ثبت ولايته بالنص . وأنه من أهل الجنة كالعشرة وغيرهم فعامة أهل السنة يشهدون له بما شهد له به النص . وأما من شاع له لسان صدق في الأمة بحيث اتفقت الأمة على الثناء عليه فهل يشهد له بذلك ؟ هذا فيه نزاع بين أهل السنة ، والأشبه أن يشهد له بذلك . هذا في الأمر العام .

وأما « خواص الناس » فقد يعلمون عواقب أقوام بما كشف الله لهم ، لكن هذا ليس من يجب التصديق العام به ، فإن كثيراً من يظن به أنه حصل له هذا الكشف يكون ظاناً في ذلك ظناً لا يعني من الحق شيئاً ، وأهل المكاففات والمخاطبات يصيرون تارة ؛ وينقطعون أخرى ؛ كأهل النظر والاستدلال في موارد الاجتهاد ؛ وهذا وجب عليهم جميعهم أن يعتضموا بكتاب الله وسنة رسوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وأن يزنوا مواجههم ومشاهدتهم وآرائهم ومعقولاتهم بكتاب الله وسنة رسوله ؛ ولا يكتفوا بمجرد ذلك ؛ فإن سيد المحدثين والمخاطبين الملهمين من هذه الأمة هو عمر بن الخطاب ؛ وقد كانت تقع له وقائع غيرها عليه رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؛ أو صديقه التابع له الآخذ عنه الذي هو أكمل من المحدث الذي يحدثه قلبه عن ربه .

ولهذا وجب على جميع الخلق اتباع الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وطاعته في جميع أموره الباطنة والظاهرة ، ولو كان أحد يأتيه من الله ما لا يحتاج إلى عرضه على الكتاب والسنة لكان مستغنياً عن الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في بعض دينه . وهذا من أقوال المارقين الذين يظنون أن من الناس من يكون مع الرسول كالخضر مع موسى ، ومن قال هذا فهو كافر .

وقد قال الله تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِيًّا إِلَّا إِذَا تَمَنَى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَتِهِ ، فَيُنسِخَ اللَّهُ مَا يُلْقَى الشَّيْطَانُ ثُمَّ يَحْكُمُ اللَّهُ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾<sup>(٥٤)</sup> فقد ضمن الله للرسول وللنبي أن ينسخ ما يلقى الشيطان في أمنيته ، ولم يضمن ذلك للمحدث ؛ وهذا كان في الحرف الآخر الذي كان يقرأ به ابن عباس وغيره : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِيًّا وَلَا مُحَدَّثًا إِلَّا إِذَا تَمَنَى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَتِهِ ﴾<sup>(٥٥)</sup> .

ويحتمل والله أعلم أن لا يكون هذا الحرف متلوأً ، حيث لم يضمن نسخ ما ألقى الشيطان في أمنية المحدث ؛ فإن نسخ ما ألقى الشيطان ليس إلا للأنبياء والمرسلين ، إذ هم معصومون فيما يبلغونه عن الله تعالى أن يستقر فيه شيء من إلقاء الشيطان ، وغيرهم لا تجحب عصمتهم من ذلك ، وإن كان من أولياء الله المتقيين ، فليس من شرط أولياء الله المتقيين أن لا يكونوا مخطفين في بعض الأشياء خطأ مغفورة لهم ؛ بل ولا من شرطهم ترك الصغائر مطلقاً ؛ بل ولا من شرطهم ترك الكبائر أو الكفر الذي تعقبه التوبة .

(٥٤) سورة الحج : ٥٢ .

(٥٥) ذكر هذا الخبر أبو بكر الأنباري في كتاب الرد له من طريق ، فقال : حدثني أبي رحمة الله ، حدثنا علي بن حرب ، حدثنا سفيان بن عيينة ، عن عمرو عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قرأ . ثم ذكر الخبر ، قال أبو بكر : وهذا حديث لا يؤخذ به ، على أن ذلك قرآن ، والمحدث هو الذي يوحى إليه في نومه ، لأن رؤيا الأنبياء وحده . انتهى نخلا عن تفسير القرطبي ( ص / ٤٤٧٢ ) . قلت : والقراءة الثابتة في المصحف العثماني ، هي قراءة الجمهور ، وعليه فيجب المصير إليها .

وقد قال الله تعالى : ﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ، لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ جَزَاءُ الْمُحْسِنِينَ لِيَكْفُرُ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسْوَأُ الَّذِي عَمِلُوا وَيُجْزِيهِمْ أَجْرُهُمْ بِأَحْسَنِ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾<sup>(٥٦)</sup> فقد وصفهم الله بأنهم هم المتقوون . و « المتقوون » هم أولياء الله ، ومع هذا فأخبر أنه يكفر عنهم أسوأ الذي عملوا ، وهذا أمر متافق عليه بين أهل العلم والإيمان .

وإنما يخالف في ذلك الغالية من الرافضة وأشباه الرافضة من الغالية في بعض المشائخ ، ومن يعتقدون أنه من الأولياء . فالرافضة تزعم أن « الأثنى عشر »<sup>(٥٧)</sup> معصومون من الخطأ والذنب . ويرون هذا من أصول دينهم ، والغالبية في المشائخ قد يقولون : إن الولي محفوظ والنبي معصوم . وكثير منهم إن لم يقل ذلك بلسانه ؛ فحاله حال من يرى أن الشيخ والولي لا يخطيء ولا يذنب ؛ وقد بلغ الغلو بالطائفتين إلى أن يجعلوا بعض من غلوا فيه بمنزلة النبي وأفضل منه ، وإن زاد الأمر جعلوا له نوعاً من الإلهية ، وكل هذا من الضلالات الجاهلية المضاهية للضلالات النصرانية . فإن في النصارى من الغلو في المسيح والأحبار والرهبان ما ذمهم الله عليه في القرآن ؛ وجعل ذلك عبرة لنا : لثلا نسلك سبيلهم ، ولهذا قال سيد ولد آدم : « لَا تَطْرُونِي كَمَا أَطْرَتَ النَّصَارَى عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ . فَإِنَّمَا أَنَا عَبْدُ اللَّهِ ؛ وَرَسُولُهُ »<sup>(٥٨)</sup> .

(٥٦) سورة الزمر : ٣٣ - ٣٥ .

(٥٧) هم اثنا عشر من نسل على بن أبي طالب ، وتدعى الشيعة فيهم العصمة .

(٥٨) البخاري (٤/٢٠٤) في بدء الخلق : باب قوله تعالى : ﴿ وَادْكُرْ فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ ﴾ .

## ( الفقراء في القرآن )

وأما « الفقراء » الذين ذكرهم الله في كتابه فهم صنفان : مستحقوا الصدقات ، ومستحقوا الفيء .

أما مستحقوا الصدقات فقد ذكرهم الله في كتابه في قوله : ﴿ إِن تَبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنَعَمَا هِيَ ، وَإِن تَخْفُوهَا وَتَؤْتُوهَا الْفَقَرَاءُ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾<sup>(٥٩)</sup> وفي قوله : ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفَقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ ﴾<sup>(٦٠)</sup> . وإذا ذكر في القرآن اسم « الفقير » وحده ، و « المسكين » – كقوله : ﴿ إِطْعَامُ عَشْرَةِ مَسَاكِينِ ﴾<sup>(٦١)</sup> – فهما شيء واحد ، وإذا ذكرها جمِيعاً فهما صنفان . والمقصود بهما أهل الحاجة . وهم الذين لا يجدون كفايتهم ، لا من مسألة ولا من كسب يقدرون عليه ، فمن كان كذلك من المسلمين استحق الأخذ من الصدقات المفروضة ، والموقفه والمنذورة ، والموصى بها ، وبين الفقهاء نزاع في بعض فروع المسألة معروفة عند أهل العلم .

و ضد هؤلاء « الأغنياء » الذين تحرم عليهم الصدقة ، ثم هم « نوعان » : نوع تجب عليه الزكاة ، وإن كانت الزكاة تجب على من قد تباح له عند جمهور العلماء .

ونوع لا تجب عليه الزكاة .

---

(٥٩) سورة البقرة : ٢٧١ .

(٦٠) سورة التوبه : ٦٠ .

وكل منهما قد يكون له فضل عن نفقاته الواجبة ، وهم الذين قال الله فيهم : « يسألونك ماذا ينفقون . قل العفو »<sup>(٦٢)</sup> . وقد لا يكون له فضل ، وهؤلاء الذين رزقهم قوت وكفاف هم أغنياء باعتبار غناهم عن الناس ، وهم فقراء باعتبار أنه ليس لهم فضول يتصدقون بها .

وإنما يسبق الفقراء الأغنياء إلى الجنة بنصف يوم ، لعدم فضول الأموال التي يحاسبون على مخارجها ومصارفها ، فمن لم يكن له فضل كان من هؤلاء ، وإن لم يكن من أهل الزكاة ، ثم أرباب الفضول إن كانوا محسنين في فضول أموالهم ، فقد يكونون بعد دخول الجنة أرفع درجة من كثير من الفقراء الذين سبقوهم ، كما تقدم أغنياء الأنبياء والصديقين من السابقين وغيرهم على الفقراء الذين دونهم . ومن هنا قال الفقراء : « ذهب أهل الدثور بالأجور »<sup>(٦٣)</sup> وقيل لما ساواهم الأغنياء في العبادات البدنية ، وامتازوا عنهم بالعبادات المالية : « ذلك فضل الله يؤتى به من يشاء »<sup>(٦٤)</sup> فهذا هو « الفقير » في عرف الكتاب والسنة .

وقد يكون الفقراء سابقين ، وقد يكونون مقتضدين ، وقد يكونون ظالمي أنفسهم كالأغنياء ، وفي كلا الطائفتين : المؤمن الصديق والمنافق الزنديق .

(٦٢) سورة البقرة : ٢١٩ .

(٦٣) البخاري (٢١٣/١) في الصلاة : باب الذكر بعد الصلاة ، ومسلم (٩٣/٥) في المساجد . (الدثور) : أصحاب الغنى .

(٦٤) سورة المائدة : ٥٤ .

وأما المستأخرون فـ «الفقير» في عرفهم عبارة عن السالك إلى الله تعالى ، كما هو «الصوف» في عرفهم أيضاً ، ثم منهم من يرجع مسمى «الصوف» على مسمى «الفقير» لأنه عنده الذى قام بالباطن والظاهر ومنهم من يرجع مسمى الفقير لأنه عنده الذى قطع العلائق ، ولم يستغلي في الظاهر بغير الأمور الواجبة ، وهذه منازعات لفظية اصطلاحية .

و «التحقيق» أن المراد المحمود بهذه الأسماء ، داخل في مسمى الصديق ، والولي والصالح ، ونحو ذلك من الأسماء التي جاء بها الكتاب والسنّة ، فمن حيث دخل في الأسماء النبوية ، يتربّط عليه من الحكم ما جاءت به الرسالة ، وأما ما تميّز به مما يُعد صاحبه فضلاً وليس بفضل ، أو مما يوالي عليه صاحبه غيره ، ونحو ذلك من الأمور التي يتربّط عليها زيادة الدرجة في الدين والدنيا ، فهي أمور مهدرة في الشريعة إلا إذا جعلت من المباحثات كالصناعات ، فهذا لا يأس به ، بشرط أن لا يعتقد أن تلك المباحثات من الأمور المستحبات ، وأما ما يقترب بذلك من الأمور المكرورة في دين الله : من أنواع البدع والفحور . فيجب النهي عنه كما جاءت به الشريعة .

## ( هل استأذن الرسول ﷺ على أهل الصفة؟ )

### وسائل

عن قوم يقولون : إن النبي ﷺ جاء إلى باب « أهل الصفة » فاستأذن ، فقالوا : من أنت ؟ قال : أنا محمد ، قالوا : ماله عندنا موضع الذي يقول : أنا . فرجع ثم استأذن ثانية ، وقال : أنا محمد مسكين ، فأذنوا له . فهل يجوز التكلم بهذا . أم هو كفر ؟

فأجاب : هذا الكلام من أعظم الكذب على النبي ﷺ وعلى « أهل الصفة » فإن « أهل الصفة » لم يكن لهم مكان يستأذن عليهم فيه ، إنما كانت الصفة في شمالي مسجد رسول الله ﷺ ، يأوي إليها من لا أهل له من المؤمنين ، ولم يكن يقيم بها ناس معينون ، بل يذهب قوم ويبحرون ، ولم يكن « أهل الصفة » خيار الصحابة ؛ بل كانوا من جملة الصحابة ولم يكن أحد من الصحابة يستخف بحرمة النبي ﷺ كما ذكر . ومن فعل ذلك فهو كافر ، ومن اعتقد هذا بالنبي ﷺ فهو كافر فإنه يستتاب ، فإن تاب وإلا قتل . والله أعلم .

## ( أحاديث لا سند لها )

: وسائل :

عن قوم يروون عن رسول الله ﷺ أحاديث لا سند لهم بها .  
فيقولون : قال رسول الله ﷺ : « أنا من الله ، والمؤمنون مني يتسمون بالأهمية منه » فهل هذا صحيح أم لا ؟ ويقرأون بينهم أحاديث ، ويزعمون أن عمر رضي الله عنه قال : كان أبو بكر ورسول الله ﷺ يتحدثان بحديث أبقي بينهما كأني زنجي ، لا أفقه . فهل يصح هذا أم لا ؟

ويتحدثون عن أصحاب الصفة بأحاديث كثيرة : منها أنهم يقولون : إن رسول الله ﷺ وجدهم على الإسلام من قبل أن يبعث فوجدهم على الطريق ، وأنهم لم يكونوا يغزون معه حقيقة ، وأنه أزلهم النبي ﷺ مرة ، فلما فر المسلمون منهزمين ضربوا بسيوفهم في عسكر النبي ﷺ . وقالوا : نحن حزب الله الغالبون ، وزعموا أنهم لم يقتلوا إلا منافقين في تلك المرة ، فهل يصح ذلك أم لا ؟

والمسؤول تعين « أصحاب الصفة » كم هم من رجال ؟ ومن كانوا من الصحابة رضي الله عنهم ، ويزعمون أن الله سبحانه وتعالى لما عرج بنبيه ﷺ أو حى الله إليه مائة ألف سر ، وأمره أن لا يظهرها على أحد من البشر : فلما نزل إلى الأرض وجد أصحاب الصفة يتحدثون بها ، فقال : يارب ! إننى لم أظهر على هذا السر أحداً ، فأوحى الله إليه إنهم كانوا شهوداً بيئى وبينك ، فهل لهذه الأشياء صحة أم لا ؟

فأجاب . الحمد لله رب العالمين ، جميع هذه الأحاديث أكاذيب مختلقة ليتبواً مفترتها مقعده من النار . لا خلاف بين جميع علماء المسلمين – أهل المعرفة وغيرهم – أنها مكذوبة مخلوقة ، ليس لشيء منها أصل ؛ بل من اعتقاد صحة مجموع هذه الأحاديث فإنه كافر ؛ يجب أن يستتاب فإن تاب وإلا قتل . وليس لشيء من هذه الأحاديث أصل أبلة . ولا توجد في كتاب ؛ ولا رواها قط أحد من يعرف الله ورسوله .

فاما «الحديث الأول» قوله : «أنا من الله وملائكته مني» فلا يحفظ هذا اللفظ عن رسول الله ﷺ . لكن قال النبي ﷺ لعلي : «أنت مني وأنا منك»<sup>(٦٥)</sup> كما قال الله سبحانه : ﴿بعضكم من بعض﴾<sup>(٦٦)</sup> أى أنتم نوع واحد . متفقون في القصد والهدى ، كالروحين اللتين تتفقان في صفاتهما ؛ وهي الجنود الجندة التي قال النبي ﷺ : «الأرواح جنود الجندة فما تعارف منها اختلف وما تناكر منها اختلف»<sup>(٦٧)</sup> .

(٦٥) البخاري (٢٤٢/٣) في الصلح وغيره ، والترمذى (٣٧٦٩) مختصراً ، وأحمد (٢٩٨/٤) ، وابن سعد في «الطبقات» (٤٣/٣) ، (٣٦/٤) ، والبغوى (٣٩٣٧) في شرح السنة .

(٦٦) سورة آل عمران : ٣٤ .

(٦٧) البخاري (١٦٢/٤) تعليقاً في بدء الخلق ، بوصله في الأدب المفرد (٣٩٢) ، وابن أبي الدنيا (٧٨) في الإخوان ، من حديث عائشة رضي الله عنها . وأخرجه مسلم (١٨٥/١٦) في البر والصلة ، وأحمد (٢٩٥/٢ ، ٥٢٧) ، وأبو داود (٤٨٣٤) في الأدب ، والبخاري (٩٠١) في الأدب المفرد ، وابن أبي الدنيا (٧٩) في الإخوان كلهم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه . وأخرجه الحاكم (٤٢٠/٤) من حديث سلمان الفارسي ، وفي سنته من ثرك .

## ( تهافت أهل الاتحاد والحلول )

وأما أن يكون الخلق جزءاً من الخالق تعالى . فهذا كفر صريح يقوله أعداء الله النصارى ، ومن غلا من الرافضة ؛ وجهال المتصوفة ومن اعتقاده فهو كافر . نعم ! للمؤمنين العارفين بالله الحسين له من مقامات القرب ؛ ومنازل اليقين ما لا تكاد تخيط به العبارة ، ولا يعرفه حق المعرفة إلا من أدركه وناله ؛ والرب رب . والعبد عبد ؛ ليس في ذاته شيء من مخلوقاته ؛ ولا في مخلوقاته شيء من ذاته ؛ وليس أحد من أهل المعرفة بالله يعتقد حلول الرب تعالى به ؛ أو بغيره من المخلوقات ولا اتحاده به .

وإن سمع شيء من ذلك منقول عن بعض أكابر الشيوخ . فكثير منه مكذوب ، اختلقه الأفاكون من الاتحادية المباحية ؛ الذين أضلهم الشيطان وألهمهم بالطائفة النصرانية .

والذي يصح منه عن الشيوخ له معان صحيحة ؛ ومنه ما صدر عن بعضهم في حال استيلاء حال عليه ؛ ألحقه تلك الساعة بالسكران الذي لا يميز ما يخرج منه من القول ، ثم إذا ثاب عليه عقله وتمييزه ينكر ذلك القول ؛ ويکفر من يقوله ؛ وما يخرج من القول في حال غيبة عقل الإنسان لا يتخدنه هو ولا غيره عقيدة ؛ ولا حكم له ؛ بل القلم مرفوع عن النائم والجنون والمغمى عليه والسكران الذي سكر بغير سبب محروم ؛ مثل من يسقى الخمر وهو لا يعرفها أو أوجرها حتى سكر أو أطعم البنج وهو لا يعرفه ؛ فكذلك .

وقد يشاهد كثير من المؤمنين من جلال الله ، وعظمته ، وجماله أمور عظيمة ، تصادف قلوبًا رقيقة، فتحدث غشيا واغماء . ومنها ما يجب الموت . ومنها ما يخل العقل. وإن كان الكاملون منهم لا يعتريهم هذا كما لا يعتري الناقصين عنهم ؛ لكن يعتريهم عند قوة الوارد على قلوبهم ، وضعف الحال المورود عليه ، فمن اغتر بما يقولونه أو يفعلونه في تلك الحال كان ضالاً مضلاً .

وإنما «الأحوال الصحيحة» مثل ما دل عليه ما رواه البخاري في صحيحه من قول النبي ﷺ فيما يروي عن ربه تبارك وتعالى أنه قال : « من عادى لي ولیاً فقد بارزني بالمحاربة ، وما تقرب إلى عبدي بمثل أداء ما افترضت عليه ، ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، . ويده التي يطش بها ، ورجله لتي يمشي بها ، ففي يسمع ، وفي يبصر ، وفي يبطش ، وفي يمشي ، ولكن سألي لأعطيه ولأن استعاذه لأعيذه ، وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددبي عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مساءاته ، ولا بد له منه » (٦٨) .

فانظر كيف قال في تمام الحديث : « في يسمع ، وفي يبصر ، ولئن سألي ، ولئن استعاذه » فميز بين الرب وبين العبد ، ألا تسمع إلى قوله تعالى : ﴿لَقَدْ كَفَرُ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ بْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ، اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ؛ إِنَّهُ مَنْ يَشْرُكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهَ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ . وَمَأْوَاهُ النَّارِ . وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ﴾ وَقَالَ : ﴿وَمَا مِنْ

(٦٩) سورة المائدة : ٧٢ .

(٦٨) سبق تخرجه .

إِلَهٌ إِلَّا إِلَهٌ وَاحِدٌ . وَإِنْ لَمْ يَتَهَوَّ عَمَّا يَقُولُونَ . يَمْسِنُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ <sup>(٧٠)</sup> إِلَى قَوْلِهِ : ﴿مَا مَسِيحُ بْنُ مُرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَّتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُولُ : وَأَمَّةٌ صَدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلُانِ الطَّعَامَ﴾ <sup>(٧١)</sup> وَقَالَ : ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابَ لَا تَغْلُوْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ إِنَّمَا مَسِيحُ عِيسَى بْنُ مُرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلْمَتُهُ أَلقَاهَا إِلَى مُرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ﴾ – إِلَى قَوْلِهِ – : ﴿وَمَنْ يَسْتَكْفِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرْ فَسِيْحَرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا﴾ <sup>(٧٢)</sup> .

وَكَذَلِكَ رُوِيَ مُسْلِمٌ فِي صَحِيحِهِ عَنْ أَبِي هَرِيرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : « يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى : يَا بْنَ آدَمَ ! مَرْضَتْ فَلَمْ تَعْدِنِي فَيَقُولُ : رَبِّ ! كَيْفَ أَعُودُكَ ، وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ ؟ » فَيَقُولُ : أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فَلَانَا مَرْضٌ فَلَوْ عُدْتَهُ لَوْجَدْتَنِي عَنْهُ » <sup>(٧٣)</sup> وَذَكَرَ فِي الْجَوْعِ وَالْعَرَيِّ مِثْلَ ذَلِكَ . فَانْظُرْ كَيْفَ عَبَرَ فِي أُولَى الْحَدِيثِ بِلِفْظِ مَرْضَتْ ثُمَّ فَسَرَهُ فِي تَامَّهُ ؛ بَأْنَ عَبْدِي فَلَانَا مَرْضٌ فَلَوْ عُدْتَهُ لَوْجَدْتَنِي عَنْهُ ، فَمُمِيزٌ بَيْنَ الرَّبِّ وَالْعَبْدِ ، وَالْعَبْدُ الْعَارِفُ بِاللَّهِ تَتَحَدَّدُ إِرَادَتُهُ بِإِرَادَةِ اللَّهِ ، بِحِيثُ لَا يَرِيدُ إِلَّا مَا يَرِيدُهُ اللَّهُ أَمْرًا بِهِ وَرِضاً ، وَلَا يَحْبُّ إِلَّا مَا يَحْبِبُهُ اللَّهُ ، وَلَا يَعْ恨ُ إِلَّا مَا يَعْ恨ُهُ اللَّهُ ، وَلَا يَلْتَفِتُ إِلَى عَذْلِ الْعَاذِلِينَ ، وَلَوْمِ الْلَائِمِينَ ، كَمَا قَالَ سَبَّحَانَهُ : ﴿فَسَوْفَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْمٍ يَهْبِطُهُمْ وَيَحْبُّوْنَهُ ، أَذْلَلُهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ، أَعْزَزُهُ عَلَى الْكَافِرِينَ ، يَجَاهِدُوْنَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُوْنَ لَوْمَةَ لَائِمٍ﴾ <sup>(٧٤)</sup> .

(٧٠) سورة المائدة : ٧٥ .

(٧١) سورة المائدة : ٧٣ .

(٧٢) سورة النساء : ١٧١ - ١٧٢ .

(٧٣) مسلم (١٦ - ١٢٥ / ١٢٦) فِي الْبَرِّ وَالصَّلَةِ : بَابُ عِيَادَةِ الْمَرِيضِ .

(٧٤) سورة المائدة : ٥٤ .

والكلام في مقامات العارفين طويل .

وإنما الغرض أن يتضمن المؤمن للفرق بين هؤلاء الزنادقة الذين ضاهوا النصارى ، وسلكوا سبيل أهل « الحلول ، والاتحاد » وكذبوا على الله ورسوله . وكذبوا الله ورسوله ، وبين العالمين بالله والمحبين له أولياء الله ، الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ، فإنه قد يشتبه هؤلاء بهؤلاء ، كما اشتبه على كثير من الصالحين الحال مسييمة الكذاب المتنبى بـ محمد بن عبد الله رسول الله حقاً ، حتى صدقوا الكاذب ، وكذبوا الصادق . والله قد جعل على الحق آيات وعلامات وبراهين ، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور .

وأما حديث عمر : إنه كان كالزنجي بين النبي ﷺ وبين أبي بكر » فكذب مختلق ، نعم ! كان أبو بكر الصديق - رضي الله عنه - أقرب الناس إلى رسول الله ﷺ ، وأولاهم به . وأعلمهم بمراده لما يسألونه عنه فكان النبي ﷺ يتكلم بالكلام العربي الذي يفهمه الصحابة رضي الله عنهم ، ويزداد الصديق بفهم آخر يوافق ما فهموه ، ويزيد عليهم ولا يخالفه . مثل ما في الصحيحين عن أبي سعيد أن رسول الله ﷺ خطب الناس فقال : « إن عبداً خيره الله بين الدنيا والآخرة . فاختار ذلك العبد ما عند الله . فبكى أبو بكر . وقال : بل نفديك بأنفسنا وأموالنا فجعل بعض الناس يعجب ويقول : عجباً لهذا الشيخ يبكي ، أن ذكر رسول الله ﷺ عبداً خيره الله بين الدنيا والآخرة قال : فكان رسول الله ﷺ هو المخير . وكان أبو بكر أعلمنا به »<sup>(٧٥)</sup> .

(٧٥) البخاري (٧٣/٥) في المناقب ، باب : هجرة النبي ﷺ وأصحابه ، وفي غيرها ، ومسلم

(١٥/١٥) في فضائل الصحابة .

فالنبي ﷺ ذَكَرَ عَبْدًا مُطْلِقًا ، وَهَذَا كَلَامٌ عَرَبِيًّا لَا لَغْزٌ فِيهِ ، فَفَهْمَ الصَّدِيقُ لِقُوَّةِ مَعْرِفَتِهِ بِمَقَاصِدِ النَّبِيِّ ﷺ إِنَّهُ هُوَ الْعَبْدُ الْخَيْرُ ، وَمَعْرِفَةُ أَنَّ الْمُطْلِقَ هَذَا الْمَعْنَى خَارِجٌ عَنْ دَلَالَةِ الْفَظْوَرِ ، لَكِنْ يَوْافِقُهُ وَلَا يَخْالِعُهُ ؛ وَلَهُذَا قَالَ أَبُو سَعِيدٍ : كَانَ أَبُو بَكْرًا عَلَمَنَا بِهِ .

وَمِنْ هَذَا أَنَّ الصَّدِيقَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - لَمَّا عَزَمْتُ عَلَى قَتْلِ مَا نَعَيَ الزَّكَاةَ قَالَ لِهِ عُمَرَ : كَيْفَ تَقَاتِلُ النَّاسَ ؟ وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ : « أَمْرَتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهُدُوا أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دَمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّهَا وَحْسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ »<sup>(٧٦)</sup> . فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ : الزَّكَاةُ مِنْ حَقِّهَا ، وَاللَّهُ ! لَا أَقْاتِلُنَّ مِنْ فَرْقَ بَيْنِ الصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ ، فَإِنَّ الزَّكَاةَ حَقُّ الْمَالِ ؛ وَاللَّهُ لَوْ مَنْعَنِي عَنَّا كَانُوا يُؤْدِنُونَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ لِقَاتَلَتْهُمْ عَلَى مَنْعِهَا . فَرَجَعَ عُمَرُ وَغَيْرُهُ إِلَى قَوْلِ أَبِي بَكْرٍ . وَكَانَ هُوَ أَفَهَمُ لِمَعْنَى كَلَامِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ؛ وَفِي الصَّحِيفَيْنِ عَنْهُ ﷺ أَنَّهُ قَالَ : « أَمْرَتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهُدُوا أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ، وَيَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ ؛ فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دَمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ »<sup>(٧٧)</sup> فَهَذَا النَّصُّ الْصَّرِيحُ مُوَافِقٌ لِفَهْمِ أَبِي بَكْرٍ .

(٧٦) البخاري (١٣١/٢) فِي الزَّكَاةِ : بَابُ وِجُوبِ الزَّكَاةِ ، وَمُسْلِمٌ (٢٠٠/١ - ٢٠٩) فِي الإِيمَانِ ، بَابٌ : الْأَمْرُ بِقَتْلِ النَّاسِ حَتَّى يَقُولُوا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ .

(٧٧) البخاري (١٣ - ١٢/١) فِي الإِيمَانِ : بَابٌ (فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ) وَمُسْلِمٌ (٢١٢/١) فِي الإِيمَانِ : بَابٌ فَضْلٌ أَبِي بَكْرٍ الصَّدِيقِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ .

وكذلك قوله في صلح الحديبية لعمر مثل ما كان النبي ﷺ ؛ قال له ، وأمثال ذلك كثير . فأما إن النبي ﷺ كان يتكلم بكلام لا يفهمه عمر وأمثاله ، بل يكون عندهم كلام الزنجي . فمن اعتقد هذا فهو جاهل ضال ، عليه من الله ما يستحقه .

وأما كون أهل الصفة كانوا قبل المبعث مهتدين . فعلى من قال هذا : لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ؛ بل لا خلاف بين المسلمين أنهم كانوا جاهلين ؛ بل لا خلاف بين المسلمين أنهم كانوا كافرين جاهلين بالله وبدينه ؛ وإنما هداهم الله بكتابه ؛ وبرسوله محمد ﷺ ولم يكن بين أهل الصفة وسائر الصحابة فرق في الكفر والضلال قبل إيمانهم برسول الله ﷺ . ولقد كان بعد الإسلام كثير من لم يكن من « أهل الصفة » كأبي بكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم أعلم بالله ؛ وأعظم يقيناً من عامة أهل الصفة .

## ( شبهة تخلف أهل الصفة عن الجهاد )

وأما ما ذكر من تخلفهم عنه في الجهاد فقول جاهم ضال ؛ بل هم الذين كانوا أعظم الناس قتالاً وجهاداً ؛ كما وصفهم القرآن في قوله : ﴿للقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يتغرون فضلاً من الله ورضواناً وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون﴾<sup>(٧٨)</sup> وقال في صفتهم : ﴿للقراء الذين أحصروا في سبيل الله لا يستطيعون ضرباً في الأرض يحسبهم الجاهلُ أغنياء من التعفف تعرفهم بسيماهم لا يسألون الناس إلخافاً﴾<sup>(٧٩)</sup> ولقد قتل منهم في يوم واحد يوم بئر معونة سبعون ؛ حتى وجد عليهم النبي ﷺ موجدة ، وفنت شهراً يدعوا على الذين قتلواهم ؛ وانخبر عنهم : «أنهم بهم تقوى المكاره ؛ وتسد بهم التغور ؛ وأنهم أول الناس وروداً على الحوض ؛ وأنهم الشعث رؤوساً . الدنس ثياباً ؛ الذين لا ينكحون المتنعمات ؛ ولا تفتح لهم أبواب الملوك»<sup>(٨٠)</sup> .

---

(٧٨) سورة الحشر : ٨ .

(٧٩) سورة البقرة : ٢٧٣ .

(٨٠) صحيح . أخرجه أحمد (٢٧٥/٥) في مسنده ، والترمذى (٢٥٦٢) في صفة القيامة : باب ما جاء في صفة أواني الحوض ، وابن ماجه (٤٣٠٣) في الزهد : باب ذكر الحوض ، وابن أبي الدنيا (٧) في الأولياء ، والحاكم (١٨٤/٤) في مستدركه ، وصححه وأقره الذهبي . قوله (الشعث رؤوساً) : جمع أشعت ، وهو المتفرق شعر الرأس ، لقلة الأدهان . قوله (الدنس ثياباً) : جمع دنس ، وهو المتسخ ، وثياباً منصوب على التمييز . قوله (المنعمات) أي النساء اللائي ترببن في النعمة فسنت أحسامهن ، وصفت ألوانهن .

وأما « عددتهم » فقد جمع أبو عبد الرحمن السلمى تاریخهم : وهم نحو من ستة ، أو سبعمائة ، أو نحو ذلك . ولم يكونوا مجتمعين في وقت واحد ، بل كان في شمال المسجد صفة يأوي إليها فقراء المهاجرين ، فمن تأهل منهم ، أو سافر ، أو خرج غازياً خرج منها ، وقد كان يكون في الوقت الواحد فيها السبعون ، أو أقل ، أو أكثر و منهم : سعد بن أبي وقاص ، أحد العشرة . وأبو هريرة ، و خبيب ، وسلمان وغيرهم .

وأما ما ذكر من أنهم عرفوا ما أوحاه الله إلى نبيه ليلة المعراج فكذب ، ملعون قائله . وكيف يكون ذلك والمعراج كان بمكة قبل الهجرة؟! وأهل الصفة إنما كانوا بالمدينة بعد الهجرة ، وبناء مسجد الرسول ﷺ بالمدينة : الطيبة وهذا كله واضح عند من عرف الله ورسوله ، وكان مسلماً حنيفاً ، أو كان عالماً بسيرة رسول الله ﷺ ، وسيرة أصحابه معه .

وإنما يقع في هذه الجهالات أقوام نقص إيمانهم وقل علمهم ، واستكبرت أنفسهم ، حتى صاروا بمنزلة فرعون ، وصارواأسوء حالاً من النصارى .

والله يتوب علينا وعليهم ، وعلى سائر إخواننا المسلمين ، ويهدينا وإياهم صراطه المستقيم ، صراط الذين أنعم عليهم . غير المغضوب عليهم . ولا الضالين . والله تعالى أعلم .

## فهرس الموضوعات

| الصفحة  | الموضوع                                         |
|---------|-------------------------------------------------|
| ٦ - ٥   | تقديم                                           |
| ٧       | أصل الكتاب                                      |
|         | ترجمة المؤلف :                                  |
| ٩       | ١ - نسبة ونشأته                                 |
| ١١ - ١٠ | ٢ - صفاته الشخصية والعلمية                      |
| ١٢      | ٣ - شيوخه وتلاميذه                              |
| ١٣ - ١٢ | ٤ - ثناء العلماء عليه                           |
| ١٤ - ١٣ | ٥ - مؤلفاته                                     |
| ١٦ - ١٤ | ٦ - وفاته                                       |
| ٢٠ - ١٧ | نسبة أهل الصفة                                  |
| ٢١      | جملة عدد أهل الصفة                              |
| ٢٣ - ٢٢ | كلام ابن تيمية على أبي عبد الرحمن السلمي        |
| ٢٧ - ٢٤ | حال أهل الصفة                                   |
| ٣٤ - ٢٨ | الرد على شبّهات الزنادقة                        |
| ٣٥      | من دعاوى المفترين                               |
| ٣٧ - ٣٦ | أيهم أفضل : العشرة المبشرون بالجنة أم أهل الصفة |
| ٣٧ - ٣٨ | حكم سماع الغناء وخلافه                          |
| ٦٣      |                                                 |

| الصفحة  | الموضوع                            |
|---------|------------------------------------|
| ٤٠ - ٣٩ | من شبهات الصوفية                   |
| ٤٧ - ٤١ | صفة أولياء الله                    |
| ٥٠ - ٤٨ | الفقراء في القرآن                  |
| ٥١      | هل استأذن الرسول ﷺ على أهل الصفة ؟ |
| ٥٣ - ٥٢ | أحاديث لا سند لها                  |
| ٥٩ - ٥٤ | تهافت أهل الاتحاد والحلول          |
| ٦١ - ٦٠ | شبهة تخلف أهل الصفة عن الجهاد      |
| ٦٣      | فهرس الموضوعات                     |

رقم الإيداع بدار الكتب ٨٩ / ٨٩٢٥

### مطالع المؤلف - المنشورة

شارع الإمام محمد عبده المواجه لكلية الآداب  
ت : ٢٤٢٧٢١ - ص.ب : ٢٢٠  
نلکن : DWFA UN ٢٤٠٠٤

## يصدر قريبا

الحمد لله : —

نَفَلَتْ مِنْ خَطْبِ سَيِّدِنَا الشَّيْخِ الْإِمَامِ الْعَالِمِ جَالِ الدِّينِ<sup>9</sup>  
ابْرَاهِيمَ بْنِ شِيعَةِ الْسَّلَامِ عَلَوِ الدِّينِ عَلَى بْنِ احْمَادِ  
الْفَلَكِتَنْدِيِّ مَا تَلْفَقَهُ أَنْ سَعَى عَلَى الْعَافِيِّ  
بَشِيرَ الدِّينِ أَبِي الْفَعَالِ عَبْدِ الْكَافِرِ بْنِ احْمَادِ الْجَوَارِ  
الْذَّهَبِيِّ كَسْمَةِ أَبِي مَسْهُورِ وَتَابِعَهَا مَقْرَأَةُ الْمَدِينَةِ  
بَحَالِ الدِّينِ يُوسُفَ بْنِ تَاهِينِ الْكَوَافِرِ كَسْبَتِ شِيعَةِ  
.الْاسْلَامِ بِهَا، الدِّينِ بْنِ احْمَادِ الْعَقْدَافِ وَسَعْيِ  
الْجَمَاعَةِ الْمَذْكُورَوْنَ يَعْنِي الشَّيْخِ شِيشِ الدِّينِ جَهَنَّمَ  
عَبْدِ الرَّحْمَنِ الصَّاوِرِيِّ وَشِيشِ الدِّينِ مُحَمَّدِ بْنِ حَمَّادِ  
الْبَنَاطِيِّ وَضَنَارِبِنْتِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْقَارِئِ  
وَوَلَدِهِ أَبُو الظَّاهِرِ وَغَيْرِهِمْ وَسَعَى فِي رَبِيعِ الْأَخْرَى  
سَنَةِ ١٤٠٨ هـ كَنْصَةَ حَلَيلِ بْنِ الْجَعْدِيِّ : —

سَعَى جَمِيعُ فَتَّنَةِ أَبِي مَسْهُورِ سَعَى الْعَادِيِّ أَبِي بَكْرِ بْنِ  
مُحَمَّدِ بْنِ ابْرَاهِيمَ بْنِ أَبِي صَهْبَتِ الْمَسْرُوْكِ سَيَّافِ  
عَلَى أَبِي مَحْمُودِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْكَسْبِيِّ بْنِ أَبِي الثَّابِتِ  
وَأَسَاءِ بْنِ صَصَرِيِّ وَزَيْنَبِ بْنَتِ يَحْيَى بْنِ عَبْدِ الْمُزِيزِ  
ابْنِ عَبْدِ السَّلَامِ وَأَبِي بَكْرِ مُحَمَّدِ مَنْصُورِ لَدَهُمْ  
عَنْ ابْرَاهِيمِ بْنِ حَلَيلِ سَعَى لَا بَنْتِ مُحَمَّدِ فَيَسِّرَةً  
بِسَدِّهِ بِغَرَاءٍ أَسَدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ حَبْرٍ وَكَثِيرٍ  
فِي الْأَصْلِ سَعَيَا بْنِتِ مُحَمَّدِ بْنِ حَبْرٍ وَغَيْرِهِ

وَمِنْ

وَالْمَوْتَى لِكُلِّ مُتَطَلِّبٍ وَالْمَفْتُرُ لِكُلِّ مُجْبُوبٍ  
أَبَا إِلَى مَا فِي ذِكْرِ الْمَتَارِنَ الْحَظَبِ

أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ الْوَلَدَ  
الْجَهْنَمِ الْجَنَاحُ أَنَّ الْأَدَمِيِّ مَهْنَاطِيِّ ضَعِيفٌ وَقَوْنَى دَخْرِلُ  
اللَّبَنِ بَغَالِ الْلَّاطِفِ نَفْقَوْنِيِّ بَصَنْفُكُشَا سَنِداً الْمَهْرَرُ  
وَنَحْرِيِّ وَلِشَكِرِ نَعْتَنِي سَبِيرِ الْمَصْلِيِّ وَخَوْنَى يَصُورُكُمْ فِي  
الْأَرْدَمَارِ وَلَدِيَرِيِّ آدَمِ وَلَدِهِوَنِي وَبَنْزَلِ الْقَنْطَرِ  
فِيهِتِهِ (السَّمَاكُ وَالْحَوَّا) وَلَدِيَسِي سَرْقِ الْمَهْلِ  
وَلَدِيَهِلِ قَوْتِ الْمَهْلِ وَلَدِ الْحَيَاةِ فِي الْمَلَدِنْطَوِيِّ  
آمِلِ فَكَرِكِ فَيَارِ كَلَمَعِ وَتَدِبِرِ بَنَا بَنَاكَ وَلِكِيفِي  
فِي الْعَبِرِ نَطَقِ لَسَانِكَ أَذَلَّوَكَ فَإِذَا عَرَفْتَ  
مَا أَنْجَمَهُ وَابْلِ وَتَيَقَنْتَ مَا سَدَكَ وَادِلِ  
سَعِيْسَمِ بَكَ الْأَهْلِ الَّذِي خَلَقَ فَسُوْكَ

أَمَّا ثَلَاثَةُ أَنْجَمَهُ  
الْحَسَدُ الَّذِي يَجْمِعُ سَائِلَهُ وَكَانْجِيبُ

كتاب روى القاريء

بِحِرَّ تَالِيفِ الْإِمامِ الْعَالِمِ مَهْلَمَةِ الْمَاقْظِ

الْأَعْنَانِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَلَى  
ابْنِ الْبَوْزِيِّ الْجَبَلِيِّ

رَحِمَهُمُ اللَّهُ

أَعْلَى

**Thanks to  
assayyad@maktoob.com**

**To: [www.al-mostafa.com](http://www.al-mostafa.com)**